
 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

135 

A CIÊNCIA NO SÉCULO XX  

E O CONCÍLIO VATICANO II 

 

     Science in the Twentieth Century and the Second Vatican Council                       

                                         

 

                                              Paulo Nuno Martins1 

 

Resumo: Pretende-se neste artigo descrever a temática do Seminário promovido pelo 
Instituto de Cristianismo Contemporâneo, que teve lugar no dia 22 de Maio de 2025, na 
Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologia de Lisboa, sobre a Ciência no século 
XX e o Concílio Vaticano II, onde se referiu que o enorme desenvolvimento científico e 
tecnológico verificado na sociedade moderna, nem sempre foi acompanhado pela 
importância dada aos valores e dimensão espiritual do ser humano, de acordo com o modelo 
transdisciplinar, de modo a haver um desenvolvimento equilibrado da humanidade. 
 

Palavras-Chave: História da Ciência e da Religião, Concílio Vaticano II, Modelo 
Transdisciplinar, Valores e Dimensão Espiritual do Ser humano. 
 
Abstract: It is intended in this article to describe the theme of the Seminar promoted by the 
Institute of Contemporary Christianity, which took place on 22nd May, 2025, at the 
Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologia de Lisboa Lusófona, where it was 
referred to that the enormous scientific and technological development in modern society 
has not been always accompanied by the importance given to the relevance of values and 
spiritual dimension of the human being, according to the transdisciplinary model, so that 
there is a balanced development of humanity. 
 

Keywords: History of Science and Religion, Second Vatican Council, Transdisciplinary 
Model, Values and Spiritual Dimension of the Human Being.  
 
 
1Engenheiro Químico, ramo de Biotecnologia (Instituto Superior Técnico, Universidade de Lisboa) e PhD em 

História e Filosofia da Ciência, especialidade Epistemologia das Ciências (Faculdade de Ciências e Tecnologia, 

Universidade Nova de Lisboa), com uma tese na interface entre ciência e religião. Durante 4 anos, estudou 

Línguas e Culturas Orientais (Japonês, Chinês), sendo actualmente investigador no Centro Transdisciplinar de 

Estudos da Consciência, Universidade Fernando Pessoa do Porto (CTEC-UFP) e no Centro Interuniversitário 

de História da Ciência e da Tecnologia, NOVA School of Science and Technology (CIUHCT-FCT NOVA), 

centrando-se o seu trabalho na procura de um modelo de medicina integrativa, onde a consciência e o sagrado 

têm um lugar central no processo de investigação (ORCID: http://orcid.org/0000-0002-2670-3172), E-mail: 

paulonunom@gmail.com. 

mailto:paulonunom@gmail.com


 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

136 

Introdução 

Esta Palestra sobre “A Ciência no século XX e o Concílio Vaticano II” 

complementa e aprofunda a temática que foi abordada noutro Seminário 

intitulado “O Fim do Romantismo Lunar: 50 Anos depois da Chegada do 

Homem à Lua” ocorrido no âmbito do Mestrado em Ciência das Religiões, 13 

de Maio de 2019, na Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologia de 

Lisboa (BROOKE,2003;MARTINS,2024;MȕLLER,1882). Esta Palestra refere 

especificamente que o desenvolvimento científico do século XX nem sempre 

foi acompanhado pela relevância dada aos valores e dimensão espiritual do ser 

humano, nomeadamente na aplicação deste conhecimento científico em favor 

do desenvolvimento harmonioso e integrado da humanidade (McGRATH, 

1998).  

É dentro deste contexto que se refere que o Concílio Vaticano II, um 

evento na Igreja Católica, teve como objectivo adaptá-la às alterações políticas, 

sociais, económicas e tecnológico-científicas da sociedade do pós-guerra, em 

particular numa intervenção mais útil face aos problemas colocados à sociedade 

moderna, e ao seu papel de um dos baluartes dos valores espirituais. Esta 

palestra também refere que as áreas da ciência e religião, cada uma com 

preocupações diferentes, têm funções complementares, relativamente às 

necessidades do ser humano (FERNGREN, 2013). Assim, é referido um 

modelo de investigação científica que integra o sagrado (KUHN, 2009), o 

modelo transdisciplinar com o Terceiro Incluído, como uma ponte entre ciência 

e tradição que visa promover o desenvolvimento da ciência centrada no Ser 

humano, em todas as suas vertentes (MORIN, 2008; NICOLESCU, 2015).  

 

Método. Neste artigo foram seleccionadas as principais publicações científicas 

sobre ciência e religião, de modo a dar ao leitor uma ideia global e rigorosa sobre 

a temática em questão.  



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

137 

 

História e Filosofia da Ciência e da Religião: Algumas perspectivas  

  Idade Medieval: Hiparco-Ptolomeu criaram o modelo cosmológico 

geocêntrico que considera a Terra fixa com os outros corpos celestes orbitando 

à sua volta, sendo tal descrito no «Almagesto». Por seu lado, Anselmo de 

Cantuária fundou a “Escolástica” que procurou conciliar a fé cristã com a razão 

Aristotélica. Aristóteles apoiava a teoria geocêntrica, utilizando a lógica Clássica 

do Terceiro Excluído (BROOKE, 2003; MARTINS, 2024). A obra de 

referência da “Escolástica” foi a «Suma Teológica» (“Resumo da Teologia”), de 

S. Tomás de Aquino, que é um guia introdutório da teologia contendo várias 

questões sobre assuntos específicos (Deus, a Criação, o Propósito do homem, 

Cristo e os sacramentos, entre outros). A «Suma Teológica» é uma versão mais 

detalhada da «Suma contra os Gentios», sendo que nesta última aborda a fé 

cristã, procurando defendê-la em várias situações específicas (de AQUINO, 

1993). Na Idade Medieval, a ciência “concordava” facilmente com a teologia 

Renascimento: Copérnico, Brahe, Kepler e Galileu construíram novos 

modelos físico-matemáticos, que levaram ao aparecimento do modelo 

heliocêntrico. Assim, Galileu fundou a Ciência Moderna baseada na 

observação, na formulação de hipóteses, experimentação e análise dos 

resultados, de modo que as hipóteses fossem testadas. Surge uma diferenciação 

entre ciência e religião (BROOKE, 2003;HALL, 1983). O confronto entre 

protestantes, que apoiaram o novo modelo científico, e católicos, que relutaram 

em aceitá-lo, retrata a diferença de perspectivas entre estas correntes cristãs 

(DRAPER, 1874). Descartes formulou uma teoria expressa na frase 

emblemática “penso, logo existo”, onde se defende a filosofia racionalista de 

separação da mente com o corpo (dualismo). O corpo passou a ser tratado 

como uma “máquina” (mecanicismo). Esta teoria constitui a base do modelo 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

138 

Cartesiano que tem influenciado profundamente o pensamento Ocidental, nas 

várias áreas do conhecimento (ABBAGNANO, 2000).  

Martinho Lutero (Alemanha), o grande idealizador da Reforma 

Protestante, deu origem ao Luteranismo. Este monge agostiniano e professor 

de teologia publicou as emblemáticas 95 Teses, onde faz uma reinterpretação 

dos textos do Antigo e Novo Testamento, sublinhado a autoridade das 

Escrituras e a fé em Cristo. De igual modo, surgiu o Calvinismo, através de João 

Calvino, e o Anglicanismo, através de Henrique VIII. Assim, o Papa Paulo III 

convocou o Concílio de Trento, para combater o avanço do Protestantismo, 

fortalecer a unidade da fé e a autoridade papal (DEASON, 1985).  

Século XVII: Newton revela interesse pela “filosofia da Natureza” 

propondo um universo mecânico e determinista, como atributos de Deus e da 

Sua actividade divina, expresso pelas leis do movimento e da gravitação da 

Física Clássica, descritos na obra «Princípios Matemáticos da Filosofia Natural» 

(BROOKE,2003; MARTINS,2024). Esta perspectiva estava interligada com os 

seus interesses pela profecia bíblica e o simbolismo religioso da alquimia 

(FERNANDES et al., 2006). Em termos filosóficos, Newton seguiu o 

empirismo de Locke sendo que nos países Protestantes, a ciência é vista como 

útil para a religião. (ABBAGNANO, 2000). Papa Inocêncio XI ficou conhecido 

pela sua humanidade, em particular pelos mais desfavorecidos (tinha o 

cognome de “pai dos pobres”). 

Século XVIII: O Iluminismo promoveu os ideais de liberdade individual 

e religiosa (com uma diversidade de pontos de vista), com uma valorização da 

razão e do método científico, como modo de entender o mundo. A ciência é 

respeitada pela obtenção de resultados empíricos, enquanto a fé da religião é 

desvalorizada (BROOKE,2003; HANKINS, 2004; MARTINS, 2024). Os 

ideais Iluministas influenciaram a revolução Francesa, a Declaração da 

Independência dos Estados Unidos, entre outros, sendo a obra de referência a 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

139 

«Encyclopédie» que tinha como objectivo “mudar a maneira como as pessoas 

pensam”, de acordo com Diderot. A filosofia Kantiana criou a “teologia 

natural”, baseada na razão e na experiência, que sintetizou o racionalismo e o 

empirismo, dos séculos anteriores (ABBAGNANO, 2000). 

Século XIX: Verifica-se uma radicalização entre a ciência e a religião 

(GLOCK&STARK, 1965). A ciência propôs a selecção natural de evolução das 

espécies de Darwin, assente no determinismo da evolução do ser humano, 

tendo libertado a teologia duma leitura literal e fundamentalista das Escrituras 

(BARBOUR, 1966; WHITE, 1993). Assim, dois modos de perspectiva da 

evolução do ser humano surgiram: acaso (darwinista), defendido por Thomas 

Huxley, e finalidade (cristã), defendido pelo anglicano William Paley e o 

presbiterano James McCosh (BROOKE,2003; MARTINS, 2024). A filosofia 

positivista, em particular o “Círculo de Viena”, defende que apenas a descrição 

dada pelas leis da natureza, proveniente do conhecimento científico, é válida e 

verdadeira, sendo apoiada nos postulados de Ludwig Wittgenstein 

(ABBAGNANO, 2000). Por seu lado, o pragmatismo filosófico de William 

James coloca a ênfase nas convicções, como modos de acção, que são 

examinadas pelo comportamento (a fé “verdadeira” tem consequências 

benéficas para a vida das pessoas), tendo tido interesse pela investigação 

psíquica, a qual estabelece diferentes níveis de consciência humana 

(ABBAGNANO, 2000). O Papa Leão XIII tirou os livros de Galileu do Índex, 

tendo promovido o diálogo entre ciência e religião. Também foi responsável 

pela doutrina social da Igreja. 

Século XX: Várias descobertas científicas vieram desafiar as perspectivas 

mecanicistas e deterministas, dos séculos anteriores (BROOKE,2003; 

MARTINS, 2024). Na matemática, o «Teorema da Incompletude» de Kurt 

Gődel mostra que o “conhecimento da realidade é aberto, pois não é possível 

construir uma teoria completa para descrever a passagem de um nível de 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

140 

realidade para outro”. Em termos filosóficos, a fenomenologia de Edmund 

Husserl revolucionou o modo como abordamos a consciência e a experiência 

humana (ABBAGNANO, 2000).  

Na física surge a Teoria da Relatividade (Relatividade Restrita e 

Relatividade Geral), por Einstein, e a Mecânica Quântica, por Bohr e a “Escola 

de Copenhaga”, onde se introduziu um paradigma mais profundo que constitui 

um desafio à noção clássica de determinismo, sendo que os resultados da 

Mecânica Quântica sugerem que o observador consciente é parte integrante do 

universo que explora. Referir que o filósofo e matemático Bertrand Russel, um 

dos maiores defensores da teoria da relatividade, redigiu o Manifesto Russell-

Einstein, onde se alerta para os perigos da proliferação do armamento nuclear, 

enquanto Bohr foi influenciado pelas filosofias da Índia, e pelo existencialismo 

de Søren Kierkegaard que destaca a primazia da liberdade e da escolha humana 

(“um salto de fé”). Nos anos 60, o meteorologista e filósofo Edward Lorenz 

propõe a Teoria do Caos (BROOKE, 2003; MARTINS, 2024). 

Na psicologia, destaque para os trabalhos de Carl Jung que defende que 

os processos psicológicos interiores subjectivos da «psique» (“conscientes” e 

“inconscientes”) são representados por símbolos, que se encontram nas 

metáforas dos textos Sagrados, sendo de referir a área de estudo, denominada 

por psicologia da religião (MARTINS, 2020). Estes símbolos são valorizados no 

tratamento de pacientes para os quais eles têm significado (o “Cristo interior”) 

(BROOKE, 2003), tendo contribuído para o aparecimento do termo 

“Emergência Espiritual”, por Stanislav Grof, que designa “estados não-

ordinários da consciência resultantes do desenvolvimento espiritual” (COLLI, 

2025). Destaque para o diálogo entre Jung e Pauli que levou a uma melhor 

compreensão da relação mente-corpo, e à interligação entre “Sincronicidade” e 

“Não-Localidade” (JUNG e PAULI, 1955).  



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

141 

Nas ciências do cérebro foram encetadas várias experiências que 

sugeriram que a mente e o corpo estão interligados, ao contrário do que defende 

o modelo cartesiano (dualista e mecanicista) (BROOKE, 2003; MARTINS, 

2024). António Damásio defende que o sentimento é um elo importante na 

ligação entre a mente e o corpo, e que foi determinante na evolução da espécie 

humana. Assim, surgem modelos mente-corpo, nomeadamente a Teoria da 

Mente Holográfica, bem como a Teoria Mente-Cérebro (MARTINS, 2020). 

Na química, Ilya Prigogine ao estudar os organismos vivos que operam 

em condições afastadas do equilíbrio, formulou a Teoria das Estruturas 

Dissipativas (CAPRA, 2000). A física convencional trata apenas de sistemas 

fechados e em equilíbrio. Mas, a maioria dos sistemas do mundo real são abertos 

e longe do equilíbrio. Estes funcionam através do intercâmbio com o meio 

ambiente, através de um fluxo contínuo de entradas e saídas, e que operam num 

estado de “balança fluida” ou de estabilidade afastada do equilíbrio. Uma 

estrutura dissipativa é um estado ordenado (uma “ilha de ordem”) que ocorre 

em sistemas longe do equilíbrio, e que evoluem para estados de ordem mais 

complexa nos “pontos de instabilidade ou bifurcação” caracterizados pela 

imprevisibilidade (“caos”). Prigogine também propôs uma “nova aliança” entre 

as humanidades (filosofia, religião) e as ciências (física, medicina) 

(PRIGOGINE e STENGERS, 1986). 

Na biologia, os investigadores Humberto Maturana e Francisco Varela 

mostram que os sistemas biológicos são redes de auto-organização (longe do 

equilíbrio), auto-conscientes, onde o padrão de organização é determinado 

pelos próprios componentes da rede. Esta formulação é denominada por 

Teoria de Santiago e originou-se do estudo das redes neurais (CAPRA, 2000). 

As investigações de Francisco Varela também evidenciam que, ao contrário da 

cognição do computador, o processo de decisão humana requer uma interacção 

entre a cognição e a consciência que ocorre nas “zonas cinzentas” do cérebro, 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

142 

sendo relevante para o estudo da IA (THIERIOT-LOISEL, 2024). Por seu 

lado, Edward Wilson verificou que determinadas espécies apresentam acções 

de “altruísmo”, aparentemente contrária à selecção “natural” (denominada por 

“eussocialidade”), agindo em prol do grupo, permitindo que este evolua para 

um nível de complexidade mais estruturado, relativamente a outras espécies que 

não a apresentam (MARTINS, 2022). 

Podemos dizer que até à primeira metade do século XX, a ciência esteve 

focada nos aspectos material e mental da realidade, isto é, nos aspectos do “ter” 

e “parecer” do ser humano, tendo o aspecto do Ser e dos valores espirituais 

sido relegados para segundo plano (PORTELA, 2020). Esta perspectiva levou 

a um desequilíbrio mental, social e financeiro do ser humano, sendo visíveis na 

sociedade moderna e contemporânea, através da crise das alterações climáticas, 

nos desafios sobre a igualdade de género, no exacerbar do capitalismo, entre 

outros.  

De facto, a investigação científica até à primeira metade do século XX 

esteve separada dos aspectos espirituais do ser humano como, por exemplo, a 

telepatia, a vida após a morte, etc. Estes são referidos nos mitos das diversas 

religiões, mas nunca foram abordados pela ciência. As descobertas nas várias 

áreas científicas no século XX (matemática, física, biologia, ciências do cérebro, 

psicologia), vieram introduzir um novo paradigma, onde é dado relevância ao 

aspecto mente-corpo, à interconexão não-local da consciência entre os seres 

humanos, entre outros (BIAL, 2025).  

Assim, actualmente a área de intersecção entre ciência e religião permite 

investigar os aspectos do Ser humano até aqui não relevantes para a ciência. Tal 

visa promover a percepção da consciência universal, que nos liga a todos a um 

nível mais profundo, e assim contribuir para uma mudança comportamental e 

um “salto” na consciência da humanidade, de modo a haver a resolução 

integrada dos vários problemas que afligem a sociedade contemporânea. Neste 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

143 

sentido, vamos abordar nos próximos capítulos, o Concílio de Vaticano II e o 

Modelo Transdisciplinar.  

 

A Ciência no Século XX e o Concílio Vaticano II  

          Desde a Revolução Francesa até meados do século XX, a Igreja vinha 

sendo desacreditada por várias correntes políticas e filosóficas, por se encontrar 

num “processo de estagnação” (ALBERIGO, 1996-1999; ORLANDIS, 1993). 

As profundas mudanças na sociedade moderna, nas áreas científica e 

tecnológica, política, social e económica, após as duas Grandes Guerras, 

favoreceram a convocação do Concílio Vaticano II. De facto, surgiram dentro 

da Igreja alguns movimentos que procuraram adaptá-la às exigências da 

sociedade moderna, através de um maior envolvimento nela, tendo levado ao 

aparecimento, por exemplo, a Sociedade de São Vicente de Paulo e a Acção 

Católica. Também alguns eclesiásticos mais progressistas como, por exemplo, 

Joseph Ratzinger, Teilhard de Chardin, defenderam uma renovação da teologia 

católica por meio de um retorno às suas fontes, isto é, que o estudo da Sagrada 

Escritura fosse a essência da teologia (CONCÍLIO VATICANO II, 1997). 

Assim, após o papado de Pio XI e Pio XII, ocorre o Concílio Vaticano II no 

pontificado do Papa João XXIII (LIBÂNIO, 2005). 

Assim, o Papa João XXIII, numa das suas reuniões, falou de “tempos de 

renovação”, e de entender “os sinais dos tempos”, sendo necessário marcar 

uma “transição de época” da Igreja “pós tridentina” (posterior ao Concílio de 

Trento) para uma nova fase de diálogo com a sociedade moderna, através de 

um papel mais participativo nos problemas sociais e económicos da sociedade 

moderna (COUTINHO, 2022). O Concílio Vaticano II é um marco na história 

da Igreja, devido às grandes mudanças que provocou dentro e fora da 

Instituição, embora haja autores que defendem que as expectativas e esperanças 

deste evento, ainda estão por se realizar (de MATTEI, 2013). O Concílio 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

144 

Vaticano II foi antecedido por uma “fase preparatória” onde se produziram 

mais de 70 projectos de textos sobre diversos temas. No dia 25 de Dezembro 

de 1961, o Concílio Vaticano II foi convocado, através da Constituição 

Apostólica “Humanae salutis”, inaugurado no dia 11 de Outubro de 1962, e 

terminou em 8 de Dezembro de 1965, já sob o papado de Paulo VI (JOÃO 

XXIII, 1961). Foi realizado em quatro sessões, tendo tido a presença de 

membros provenientes da Oceânia, Ásia, Europa, África, América do Norte e 

América Latina. Também vários observadores Protestantes e Ortodoxos 

estiveram presentes nas quatro sessões do Concílio.  

Na perspectiva do Papa João XXIII era necessário um diálogo entre a 

Igreja e a sociedade porque, entre outros, apesar dos avanços alcançados pela 

ciência, os valores espirituais estavam a ser relegados para segundo plano. O 

Papa João XXIII disse que o Concílio Vaticano II tinha sido convocado para 

“oferecer uma possibilidade de suscitar, em todos os homens, pensamentos e propósitos de paz, 

provenientes das realidades espirituais e sobrenaturais da inteligência e da consciência humana, 

iluminadas e guiadas por Deus, criador e redentor da humanidade” (JOÃO XXIII, 1961).  

Foram vários os documentos aprovados no Concílio Vaticano II, e que 

passaram a orientar a Igreja, nomeadamente as 4 Constituições sobre a Liturgia, 

a Palavra de Deus, a Igreja e as suas relações com a sociedade; 9 Decretos sobre 

o ecumenismo, os bispos, os leigos, entre outros; 3 Declarações sobre a 

liberdade religiosa, a educação e as religiões não-cristãs (CONCÍLIO 

VATICANO II, 2020). O Concílio Vaticano II permitiu a descentralização do 

poder papal (passou a ser mais partilhada com os bispos), a simplificação do 

Ritual Litúrgico Romano (passou a ser feita na língua materna e não em Latim), 

uma abertura ao ecumenismo aceitando que é possível conhecer Deus através 

de outras religiões.  

Nas comemorações dos 60 anos do Concílio Vaticano II temos a 

assinalar: o encontro de líderes de várias Religiões em Assis, por iniciativa do 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

145 

Papa João Paulo II, bem como uma maior valorização dos leigos e aceitação 

dos não-cristãos (HUGHES, 1962). Por seu lado, o Papa Francisco (2020), que 

tinha a frase emblemática “todos, todos, todos”, também declarou no Dia Mundial 

da Ciência para a Paz e Desenvolvimento: “A sociedade se enriquece com o diálogo 

entre ciência e fé, que abre novos horizontes ao pensamento. Os progressos científicos devem ser 

iluminados com a luz da fé, para que respeitem a centralidade da pessoa humana.”.  

 

 

O Modelo Transdisciplinar: Uma ponte entre Ciência e Tradição  

            É dentro deste contexto que, na primeira metade do século XX, surgem 

diversos pensadores que promovem uma perspectiva integradora entre a ciência 

e a religião: a ciência lida com os aspectos exteriores do ser humano, enquanto 

a religião trata da fé, e dos seus aspectos interiores subjectivos. Por exemplo, o 

padre Pierre de Chardin desenvolveu uma filosofia que reconcilia a ciência com 

o Sagrado (de CHARDIN, 1969). Por seu lado, o físico Albert Einstein (1949) 

dizia: “A mais bela experiência que podemos ter é o mistério. É a emoção fundamental que 

está no berço da verdadeira arte e da verdadeira ciência…. A coisa mais incompreensível do 

mundo é que o mundo é compreensível…. ”. Einstein via a busca pelo conhecimento 

e a compreensão do cosmos como um esforço profundamente humano e 

espiritual. Como sabemos o conhecimento científico está baseado na 

compreensão da Realidade por intermédio das construções matemáticas 

racionais. No outro pólo, o conhecimento da Tradição Ocidental é fundado na 

revelação, na contemplação, na percepção directa da Realidade, pressupondo o 

silêncio mental.  

Na segunda metade do século XX, Nicolescu (2015) afirma: “A ciência e a 

Tradição são dois pólos de uma Realidade única e indivisível. A conformidade entre o 

pensamento humano e a inteligência escondida nas leis naturais, age como um terceiro termo 

na relação homem-natureza. Este terceiro termo transforma a dualidade homem-natureza 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

146 

numa entidade ternária, existindo como uma unidade noutro nível de Realidade, denominado 

por Terceiro Incluído”. O termo independente do Terceiro Incluído da relação 

homem-natureza explica a insistência de Einstein sobre o papel da intuição, 

enquanto forma de conhecimento imediato, na génese das grandes descobertas 

científicas. Esta perspectiva é a base do modelo transdisciplinar, proposto pelo 

físico Basarab Nicolescu (2015) e o filósofo Edgar Morin (2008) cujos 

princípios estão descritos na Carta da Transdisciplinaridade que procura fazer a 

ponte entre ciência e tradição.  

 

CARTA DA TRANSDISCIPLINARIDADE (extracto) (1994): 

Preâmbulo: Considerando que somente uma inteligência que leve em 

consideração a dimensão planetária dos conflitos atuais poderá 

enfrentar a complexidade do nosso mundo e o desafio 

contemporâneo de autodestruição material e espiritual da nossa 

espécie; Considerando que a ruptura contemporânea entre um saber 

cada vez mais cumulativo e um ser interior cada vez mais 

empobrecido, cujas consequências, no plano individual e social, são 

incalculáveis. 

Artigo 2: O reconhecimento da existência de diferentes níveis de 

realidade, regidos por lógicas diferentes, é inerente à atitude 

transdisciplinar. 

Artigo 5: A visão transdisciplinar é completamente aberta, pois, ela 

ultrapassa o domínio das ciências exactas pelo seu diálogo e sua 

reconciliação não somente com as ciências humanas, mas também 

com a arte, a literatura, a poesia e a experiência interior. 

Artigo 8: A dignidade do ser humano também é de ordem cósmica e 

planetária. O aparecimento do ser humano na Terra é uma das etapas 

da história do universo.  



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

147 

Artigo 9: A transdisciplinaridade conduz a uma atitude aberta em 

relação aos mitos, às religiões e temas afins, num espírito 

transdisciplinar. 

Artigo 13: A ética transdisciplinar promove o diálogo e a discussão, 

qualquer que seja a sua origem de ordem ideológica, científica, 

religiosa, económica, política, filosófica. 

Artigo 14: Rigor, abertura e tolerância são as características 

fundamentais da visão transdisciplinar.  

Portugal, Convento da Arrábida, 6 de Novembro de 1994 

Comité de Redacção: Lima de Freitas, Edgar Morin e Basarab Nicolescu 

 

Assim, Basarab Nicolescu (2015) defende: “No modelo cartesiano tem faltado 

o elo inseparável entre a percepção do Observador e a realidade do Objecto observado…O ser 

humano é um participante activo na construção da realidade complexa do Universo. O 

conhecimento é simultaneamente exterior e interior. Os estudos do universo e do ser humano 

apoiam-se mutuamente”; “O modelo transdisciplinar é multidimensional, onde Sujeito e o 

Objecto estão interligados entre si. Os diferentes «níveis de Realidade» são acessíveis ao 

conhecimento humano, devido à existência de diferentes «níveis de percepção»...A passagem de 

um «nível de Realidade» para outro, efectua-se pela lógica do Terceiro Incluído, que faz a 

união entre os opostos noutro «nível de Realidade» através de uma unidade dinâmica e 

inseparável”;   

Edgar Morin (2008) acrescenta: “A simplificação defendida pelo modelo cartesiano, 

reduziu o complexo ao simples, denominada por «pensamento simples», o qual tem 

promovido uma inquirição cega, fragmentada, monodisciplinar e unidimensional…Não é a 

quantidade de informações, nem a sofisticação em matemática que podem dar sozinhas um 

conhecimento pertinente, mas sim a capacidade de colocar o conhecimento no contexto….tudo 

o que nós somos está disperso por múltiplos saberes, e daí resulta a grande complexidade do 

nosso pensamento e da nossa relação com a realidade. O pensamento complexo liga-nos ao 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

148 

mundo, e assim transportamos em nós toda a complexidade do universo”;“No modelo 

transdisciplinar, existe entre os «níveis de realidade», uma zona de não-resistência, que 

corresponde ao Sagrado, e que não é racionalizável”.  

 

Conclusões 

           O modelo transdisciplinar faz a ponte entre ciência e tradição, 

privilegiando simultaneamente a auto-consciência e a interdependência grupal 

no processo de inquirição, destacando o aspecto comportamental, em vez da 

simples acumulação de conhecimento (NICOLESCU, 2008). Por exemplo, a 

essência do problema das alterações climáticas é comportamental, e não 

estritamente científico ou tecnológico: existem vários artigos científicos já 

publicados sobre este tema, e já houve várias cimeiras e protocolos assinados, 

e ainda assim o problema persiste (LEIRIA&MARTINS, 2022). De igual modo, 

a medicina convencional, cujo modelo biomédico é cartesiano, não apresenta 

nenhuma explicação para as “curas espontâneas” no âmbito do sagrado, não 

dando uma perspectiva integrada sobre este fenómeno, algo que a perspectiva 

transdisciplinar dá claramente (MARTINS ET AL, 2025). O modelo 

transdisciplinar constitui um novo paradigma para abordar os fenómenos na 

interface entre ciência e religião, através da valorização da consciência humana, 

individual e colectiva, e que poderá levar à resolução integrada dos problemas 

complexos da sociedade contemporânea como, por exemplo, os desafios da IA, 

a igualdade de género, as alterações climáticas, entre outros (KUHN, 2009).  

Entre ciência e religião pode haver um enriquecimento mútuo: por um 

lado, a ciência pode contribuir para uma actualização da religião, face aos 

desafios da sociedade contemporânea: A abertura proposta pelo Concílio 

Vaticano II, permitiu que esta se centrasse mais nas preocupações dos valores 

espirituais. A este propósito, referir o surgimento da bioética, com intersecção 

de saberes das tecnociências (biologia, medicina), humanidades (filosofia, 



 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

149 

teologia, psicologia) e ciências sociais (sociologia, direito). Este termo surgiu a 

partir de quatro frentes: A experimentação em seres humanos nos campos de 

concentração: A Declaração de Helsínquia e o Relatório de Belmont 

estabeleceram as regras para a experimentação em pacientes; Os procedimentos 

de decisão ética pelo The Hastings Center face aos avanços das ciências 

biomédicas: coma irreversível, transplantação de órgãos, fertilização in vitro, 

entre outros; As obras de Paul Ramsey (Patient as a Person) e Joseph Fletcher 

(Morals and Medicine) sobre os direitos do paciente; A proposta de André 

Hellegers e Van Rensselaer Potter para o termo ecoética, sendo que este último 

cunhou, pela primeira vez, a palavra Bioética no artigo denominado “Bioethics, 

the Science of Survival”, em 1970 (ARCHER, 2006). 

A intersecção entre ciência e religião pode contribuir, por outro lado, 

para estabelecer os valores orientadores para uma investigação científica mais 

centrada no Ser, permitindo uma perspectiva mais abrangente da passagem do 

Ser humano na Terra (GRAHAM, 1983).  

Finalmente, o Instituto de Cristianismo Contemporâneo pode, 

igualmente, contribuir para aprofundar a temática desta palestra, através da área 

de investigação política, ética e sociedade face à crença religiosa, que inclui o grupo de 

investigação denominado A liberdade religiosa (depois da Segunda Guerra Mundial) 

face aos desafios da contemporaneidade (BRISSOS-LINO, 2017). 

 

Bibliografia 

        ABBAGNANO, N. (2000). História da Filosofia. 12 Volumes. Lisboa: Editorial 
Presença. 
       ALBERIGO, G. (org.). (1996-1999). História do Concílio Vaticano II. Petrópolis, RJ: 
Editora Vozes, 1996 (vol. I), 1999 (vol. II). 
       ARCHER, L. (2006). Da Genética à Bioética. Coimbra: Gráfica de Coimbra.  
       BARBOUR, I. (1966). Issues in Science and Religion. Upper Saddle River, NJ: Prentice-
Hall. 
       BIAL, F. (2025). Para Além Do Cérebro. Série de Documental de 16 episódios. Fundação 
Bial. https://www.rtp.pt/play/p14962/e849531/para-alem-do-cerebro (link do 1º 
episódio).  

https://www.rtp.pt/play/p14962/e849531/para-alem-do-cerebro


 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

150 

       BRISSOS-LINO, J. (2017). Os Desafios da Contemporaneidade ao Cristianismo. In: 
O Anticlericalismo e os desafios da contemporaneidade ao Cristianismo, Revista Lusófona Ciência das 
Religiões, 20, 353-357. 
       BROOKE, J. (2003). Ciência e Religião. Porto: Porto Editora. 
      CAPRA, F. (2000). A Teia da Vida. São Paulo: Editora Cultrix. 
      CARTA DA TRANSDISCIPLINARIDADE (1994). A Carta da Transdisciplinaridade. 
https:// ciret-transdisciplinarity.org/chart.php.  
        COLLI, J. 2025. Spiritual Emergencies and Transformacional Crisis. In: A. Campelo 
(Eds.). Ensaios sobre Psicologia da Consciência (Essays on Psychology of 
Consciousness), Consciências 8 (no prelo). 
      CONCÍLIO VATICANO II. (1997). Documentos do Concílio Ecuménico Vaticano II. Sintra: 
Paulus Editora. 
      CONCÍLIO VATICANO II. (2020). Concílio Vaticano II. Braga: Apostolado da Oração. 
      COUTINHO, S. (2022). O que foi o Concílio Vaticano II?, Café História,  
em: https://www.cafehistoria.com.br/o-que-foi-o-concilio-vaticano-ii/.  
      DEASON, G. (1985). The Protestant Reformation and the rise of Modern Science, 
Scottish Journal of Theology, 38:221-240. 
      de AQUINO, S. T. (1993). Suma contra os Gentios. Lisboa: Edições Loyola. 
      de CHARDIN, P. (1969). Christianity and Evolution. San Diego, CA: Harcourt Books. 
      de MATTEI, R. (2013). O Concílio Vaticano II. São Paulo, SP: Ambientes e Costumes. 
      DRAPER, J. (1874). History of the conflict between Religion and Science. New York, NY: Daniel 
Appleton. 
      EINSTEIN, A. (1949). Comment je vois le monde. Paris: Éditions Flammarion. 
      FERNANDES, J. et al. (2006). Newton Herético. Lisboa: Ésquilo Editores. 
      FERNGREN, G. (2013). Science and Religion: A historical Introduction. Baltimore, MD: 
Johns Hopkins University Press. 
      GLOCK, C. e STARK, R. (1965). Religion and Society Tension. Skokie, IL: Rand and 
McNally. 
      GRAHAM, L. (1983). Between Science and Values. New York, NY: Columbia University 
Press. 
      HALL, A. R. (1983). The Revolution in Science 1500-1750. London: Longmans, Green&Co.   
      HANKINS, T. (2004). Ciência e Iluminismo. Porto: Porto Editora. 
      HUGHES, P. (1962). História da Igreja Católica. São Paulo, SP: Editora Nacional. 
       JUNG, C. e PAULI, W. (1955). The Nature and Interpretation of the Psyche. New York, NY: 
Pantheon Books. 
       KUHN, T. (2009). A Estrutura das Revoluções Científicas. Lisboa: Guerra&Paz. 
       LEIRIA, A. e MARTINS, P. 2022. A Transdisciplinary Perspective About Climate 
Change, Transdisciplinary Journal of Engineering&Science, 13:1-6.  
       LIBÂNIO, J. (2005). Concílio Vaticano II - Em busca de uma primeira compreensão. Lisboa: 
Edições Loyola. 
       MARTINS, P. (2020). Uma perspectiva transdisciplinar sobre a Ciência, Psicologia e 
Espiritualidade. Em: Religião, Espiritualidade e Qualidade de Vida, Brissos-Lino, J. e Gonzalez, B. 
(Org.). Actas e Encontros Nº2, Edições Universitárias Lusófonas, 57-65. 
       MARTINS, P. (2022). A Teoria da Evolução e os Valores Espirituais: Algumas 
Perspectivas. AD AETERNUM, 1(5): 73-85. 
       MARTINS, P. (2024). O Fim do Romantismo Lunar: 50 Anos depois da Chegada do 
Homem à Lua. AD AETERNUM, 1(7), 23-38. 

https://www.cafehistoria.com.br/o-que-foi-o-concilio-vaticano-ii/


 

 
 
 
 
Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 135-151, Julho/Dezembro 2025  

151 

       MARTINS, P., Matos, L., Moreira, A., Simões, M&Silva, B. (2025). A Transdisciplinary 
Approach of the Role of Consciousness and Spirituality in Physics and Healing.  
Transdisciplinary Journal of Engineering&Science, 16, 125-144. 
       McGRATH, A.(1998). The Foundations of dialogue in Science and Religion. 
Oxford/Cambridge.  
       MORIN, E. (2008). On Complexity (Advances in Systems Theory, Complexity, and the Human 
Sciences). New York, NY: Hampton Press.  

      MȕLLER, F. (1882). Introduction to the Science of Religion. London: Longmans. 
      NICOLESCU, B. (2008). Transdisciplinarity: Theory and Practice. Cresskill, NJ: Hampton 
Press. 
      NICOLESCU, B. (2015). From Modernity to Cosmodernity: Science, Culture, and Spirituality. 
Albany, NY: Suny Press. 
      ORLANDIS, J. (1993). História breve do Cristianismo. Lisboa: Rei dos Livros.      
        Papa FRANCISCO. (2020). A centralidade da pessoa deve guiar os progressos 
científicos. Vatican News. https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-11/papa-
francisco-ciencia-fe-progresso-centralidade-pessoa.html.      
       Papa JOÃO XXIII. (1961). Constituição Apostólica Humanae Salutis. Dicastero per la 
Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana. 
       PORTELA, L. (2020). The Science of Spirit. Jefferson, NC: McFarland&Co Inc. 
       PRIGOGINE, I. e STENGERS, I. (1986). La nouvelle alliance. Paris : Gallimard 
Éditions. 
      THIERIOT-LOISEL, M. (2024). Artificial Intelligence and Our Secret Mind. 
TransdisciplinaryJournal of Engineering&Science, 15, 177-185. 
      WHITE, A. (1993). A History of the warfare of Science with Theology in Christendom. New York, 
NY: Prometheus Books. 
 
 


