
 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

86 

RESISTIR, SILENCIAR E ESCUTAR: DESAFIOS PARA 

UMA PNEUMATOLOGIA DO SÉCULO 21 

 

Resisting, silencing and listening: Challenges for 21st century 

pneumatology 

 

 

Fabricio Veliq * 

 

 

 

Resumo: Este artigo propõe uma reflexão sobre os desafios contemporâneos da 
pneumatologia no século XXI. Reconhecendo a atualidade da teologia do Espírito de Jürgen 
Moltmann — especialmente por sua ênfase na experiência concreta do Espírito Santo como 
justificador, regenerador, santificador e libertador —, delineamos três desafios centrais para 
a pneumatologia atual: resistir à lógica mercadológica que dissocia espiritualidade de 
compromisso ético; cultivar o silêncio como caminho para reencontrar o ser de Deus que 
fundamenta a pneumatologia; e escutar outros saberes contemporâneos para aprofundar a 
compreensão da ação do Espírito na relação do ser humano consigo mesmo, com o divino 
e com a sociedade. 

 

Palavras-chave: Pneumatologia; Espírito Santo; Jürgen Moltmann; Teologia 
Contemporânea; Século 21 

 
Abstract: This article offers a reflection on the contemporary challenges facing 
pneumatology in the 21st century. Recognizing the enduring relevance of  Jürgen Moltmann’s 
theology of  the Spirit—particularly his emphasis on the concrete experience of  the Holy 
Spirit as justifier, regenerator, sanctifier, and liberator—we identify three key challenges for 
current pneumatological discourse: resisting a market-driven logic that detaches spirituality 
from ethical commitment; embracing silence as a means to rediscover the being of  God that 
grounds pneumatology; and listening to other contemporary fields of  knowledge to deepen 
the understanding of  the Spirit’s presence in the human relationship with self, with the divine, 
and with society. 

 

Keywords: Pneumatology; Holy Spirit; Jürgen Moltmann; Contemporary Theology; 21st 
Century 

 

 

 

* Doutor em Teologia pela Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia de Belo Horizonte; Doctor of  Theology, 
with powers in thefield of  Theology, Religious Studies and Canon Law pela Katholieke Universiteit Leuven. 
Bacharel em Filosofia pela UFMG. 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

87 

Introdução 

Qualquer pessoa que buscar falar a respeito da pneumatologia, muito 

possivelmente começará sua digressão sobre os diversos significados da palavra 

ruah no Antigo Testamento, trazendo o significado masculino que se encontra 

no hebraico, de que a ruah de Javé seria a força de Deus, um poder irresistível, 

para utilizarmos a famosa citação de Daniélou trazida por Yves Congar (2009, 

p.18): 

Quando falamos de “espírito”, quando dizemos “Deus é espírito”, 
o que queremos dizer? Falamos grego ou hebraico? Se falamos 
grego, dizemos que Deus é imaterial etc. Se falamos hebraico, 
dizemos que Deus é um furacão, uma tempestade, um poder 
irresistível. Daí todas as ambiguidades quando se fala da 
espiritualidade. A espiritualidade consiste em se tornar imaterial ou 
em ser animado pelo Espírito Santo? 

 

Essa perspectiva também se encontra em alguns manuais de 

pneumatologia, que seguem um caminho sistemático para falar a respeito do 

Espírito de Deus e de sua revelação ao longo da história. Começando pelos 

diversos significados que a ruah recebeu ao longo do texto bíblico, bem como, 

alguns deles, contando quantas vezes a palavra ruah aparece no Antigo 

Testamento, seguem pelas diversas elaborações feitas acerca do Espírito de 

Deus pelo povo de Israel e Judá, e posteriormente, pelas primeiras comunidades 

cristãs que conseguimos perceber nos textos paulinos e nos Evangelhos. 

Uma vez delineado o escopo bíblico, é comum que continuem essa 

história, mencionando as elaborações de Agostinho e Tomás de Aquino, para 

posteriormente, falar a respeito dos movimentos místicos da Idade Média, e 

fazer o contraponto com a pneumatologia da Reforma. 

Alguns desses manuais são mais cuidadosos e apontam a riqueza da 

teologia oriental, em que em algumas delas, o Espírito aparece em seu caráter 

maternal, remetendo, assim, ao aspecto feminino da ruah de Javé, tal como faz 

as teologias da Síria e Armênia, que conseguiram se desenvolver de maneira 

independente às teologias gregas e latinas (cf. VELIQ, 2020). Nesse sentido, 

como nos mostra (VELIQ, 2023, p.24): 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

88 

Há, nessa teologia, uma cristologia do Espírito de forma mais 
evidente que uma cristologia do Logos. O Espírito e o Logos estão 
ligados em uma imagem bem interessante. Em particular, na 
teologia siríaca, o Espírito Santo é visto como a “costela do Logos” 
o que traz também uma forma própria de se ver a Igreja. Assim 
como Eva foi formada da costela de Adão, assim a Igreja foi 
formada da costela do Logos que é o Espírito Santo. Assim como 
Eva é a mãe da vida humana, o Espírito Santo é mãe da nova vida. 
Aqui, o aspecto maternal que falávamos pouco acima se mostra 
bastante evidente. 

 

 

Passam também por Gregório Palamas, grande teólogo oriental, que com 

sua teologia das energias divinas influenciou fortemente toda a teologia do 

oriente posterior a ele. 

Curiosamente, a história da pneumatologia cristã, pelo menos em sua 

vertente sistemática, fala a respeito de certo esquecimento do Espírito. Tal 

perspectiva se refere geralmente ao período em que a busca do Jesus histórico 

estava em voga no lado protestante, marcada pelos estudos de Reimarus, e que 

seguiu até o famoso livro de Albert Schwitzer, em 1901.  

Nesse sentido, é possível inferir que a busca histórica, influenciada 

também pelas revoluções científicas que ocorreram a partir do século 16, 

tenham colocado o ser humano moderno na busca por aquilo que poderia ser 

conhecido e provado cientificamente. 

Se assim o for, não é de se espantar que a questão da pneumatologia 

tenha sido deixada de lado, talvez considerada como coisa meramente 

sentimental, que não deveria ter a mesma importância do que questões 

consideradas mais urgentes, tais como a historicidade de Jesus de Nazaré, ou 

sua messianidade. 

Do lado católico, em sua luta contra o modernismo e racionalismo 

presentes nos séculos 18 e 19, a resposta vem por meio do Concílio Vaticano I, 

em sua ênfase na Igreja e no Magistério, e posteriormente em Maria, faz com 

que o movimento católico se esquecesse do Espírito, retornando a visão do 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

89 

Espírito como ligado à obra de Cristo, agindo na comunhão da Igreja histórica 

e feita pelo povo de Deus somente no Concílio Vaticano II (cf. VELIQ, 2023) 

Sem termos em mente esse contexto, ainda que de forma marginal, ficaria 

difícil tentar falar a respeito de uma pneumatologia do século 21, uma vez que 

toda a teologia fala a partir de determinado contexto, carregando consigo toda 

uma história que vem antes dela. Com a pneumatologia também não é diferente. 

A compreensão que temos do Espírito de Deus hoje é fruto de todo esse 

percurso que tentamos mostrar nessas páginas iniciais. A compreensão que terá 

para a frente cabe a nós, também, elaborar, de maneira que tal pneumatologia 

faça sentido para as pessoas de nosso tempo. 

 

A importância de Jürgen Moltmann 

Ainda que tenha sido elaborada de forma sistemática em 1991, podemos 

considerar a pneumatologia integral de Jürgen Moltmann como a abertura de 

um novo paradigma para se falar acerca da pessoa do Espírito no século 21. Ao 

ligar a experiência do Espírito com a concretude da vida, Moltmann faz o 

caminho de saída de uma pneumatologia meramente “espiritual”, que se 

preocupa com as questões do alto, e propõe que toda experiência humana seja 

também uma experiência do Espírito (cf. Veliq, 2023, p. 150; Moltmann, 2010). 

Com isso em mente, sua Ordo Salutis é voltada para o conceito de vida, 

ocupando-se dos temas da libertação, justificação e regeneração sempre os 

relacionando com o dom da vida e seu desenvolvimento no espaço vital do 

Espírito, a fim de descrever as experiências de nossa vida em Deus e da vida de 

Deus em nós (cf. Moltmann, 2010)1. 

A pergunta de Moltmann, então, está em identificar o que é que 

permanece e o que é que se perde quando passamos da ruah Yahweh para o 

Espírito Santo em nossos discursos atuais. Para ele, nessa passagem já nos 

                                                
1 Para o que se segue, utilizamos nossa tese de doutorado intitulada A pneumatologia hermenêutica de Jürgen 
Moltmann como contribuição para o diálogo inter-religioso. 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

90 

distanciamos da origem, ou seja, “passamos da vitalidade de uma vida criativa a 

partir de Deus para a espiritualidade de uma vida espiritualizada em Deus” 

(Moltmann, 2010, p. 87). 

Para Moltmann a espiritualidade deve ser vivida no dia a dia. Nesse 

sentido, se reduzimos a espiritualidade à vida consagrada e à vida religiosa 

excluímos diversas pessoas que não possuem tal carisma. Da mesma forma, a 

constante tentativa de separar aquilo que é carnal daquilo que é espiritual se faz 

sem sentido no pensamento de nosso teólogo. 

Para ele, essa dicotomia não se mostra no judaísmo e nem nos escritos 

do Antigo Testamento. De acordo com o Antigo Testamento, o Espírito é a 

força e o espaço de vida para o desenvolvimento e crescimento das criaturas. 

Da mesma forma, essa diferenciação também não se mostra no Novo 

Testamento, onde o Espírito é a força da ressurreição que é derramada sobre 

todos e todas2. 

Mas, então, o que seria vitalidade no pensamento de Moltmann? 

Moltmann entende vitalidade como “amor à vida” (Moltmann, 2010, p.89). 

Esse amor à vida liga os seres vivos que não somente vivem, mas que também 

deixam viver e, dessa forma, ela é a legitima humanidade. Assim, no 

pensamento de Moltmann, espiritualidade e vitalidade podem ser colocadas 

juntas. 

Neste mundo, com sua moderna doença para a morte, a verdadeira 
espiritualidade consistirá na restauração do amor à vida, portanto 
vitalidade. O “sim” pleno e sem reservas à vida e o amor pleno e 
sem reservas ao que é vivo são as primeiras experiências do Espírito 
de Deus, que não sem razão é chamado de fons vitae, “fonte de vida 
(Moltmann, 2010, p.100) 

 

 

Com isso em mente, o Espírito entendido como libertador, justificador 

e regenerador deve ter relação com as realidades concretas da vida, e não deve 

                                                
2 Essa diferenciação que se estabeleceu no cristianismo de rejeitar a carne e dar maior ênfase à alma, claramente 
nos remete ao platonismo e a cristianização dele por parte de Agostinho.  



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

91 

ser compreendido somente como algo espiritualizante, que desconecta o ser 

humano da realidade.  

 

O Espírito enquanto libertador 

Quando pensamos no conceito de liberdade trazido por Moltmann para 

compreender o Espírito como aquele que liberta, é importante termos em 

mente que para ele, a liberdade deve ser compreendida em três dimensões, a 

saber, como domínio, como comunhão e como futuro. 

A liberdade tratada como domínio, provavelmente, seja a mais comum. 

Nesse caso, temos a ideia de que livre é aquele que não é dominado por 

ninguém, é aquele que vence e subjuga, sejam aos outros, seja à sua própria 

vontade, sejam às determinações internas e externas a si.  

Embora a ideia do subjugar remeta a um período das diversas guerras 

relatadas da antiguidade, se entrarmos no período do advento do liberalismo 

burguês, perceberemos que a imagem da liberdade como domínio ainda se faz 

presente, agora sob a condição da igualdade dos direitos para todos. Uma vez 

que todos os seres humanos são livres e, como livres todos e todas devem ter 

os mesmos direitos, o limite da minha liberdade agora se encontra na liberdade 

do outro e, dessa forma, cada um reivindica sua própria liberdade respeitando 

a liberdade do outro, ou seja, em última análise, essa ideia de liberdade também 

traz, em si, também, a ideia do domínio.  

Que a ideia da determinação da liberdade individual trazida nesse 

momento tenha em si o germe do individualismo característico de nossa 

sociedade parece-nos bem claro, porém não entraremos nessas considerações 

por fugir ao tema do texto. 

A segunda determinação possível é a liberdade como comunidade. Nesse 

sentido, minha liberdade consiste em reconhecer e ser reconhecido pelos 

outros, e se manifesta quando compartilho minha vida com minha comunidade 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

92 

e essa comunidade compartilha sua vida comigo, em abertura de uns para com 

os outros.  

Assim, percebemos uma nova forma de se ver a relação entre sujeitos 

livres. O outro passa a ser complemento de minha liberdade e não mais 

concorrente dela ou, seguindo na linha de Hegel, a liberdade subjetiva se 

encontra em reconhecer o universalmente necessário, de maneira que o máximo 

de minha liberdade está no reconhecimento daquilo que devo fazer para a 

universalidade. 

A terceira determinação proposta por Moltmann é a da liberdade como 

futuro. Nesse sentido, a liberdade tem a ver com a relação entre sujeito e projeto, 

sendo assim uma iniciativa criadora. A liberdade como futuro está voltada para 

o Reino de Deus que há de vir e, dessa forma, motivada pela esperança, exerce 

sua função criativa de transformação do mundo.  

Se olharmos com cuidado percebermos que na ideia moltmanniana há 

uma espécie de tendência da liberdade, de maneira que “a liberdade como 

dominação só será superada em favor da liberdade como comunhão quando a 

liberdade enquanto futuro comum se apresentar em primeiro plano” 

(Moltmann, 2011, p. 220) 

Dessa forma, em seu pensamento, o Espírito é essa força na qual os seres 

humanos experimentam sua libertação tanto interior como exterior, em outras 

palavras, é no Espírito que os seres humanos experimentam a Deus como o 

Senhor, ou seja, da mesma forma que o povo de Israel faz a experiência de Deus 

como Senhor na saída do Egito, assim também o fazem aqueles que creem em 

Cristo. Dessa forma, “no Espírito os homens experimentam a Deus como o 

“Senhor”, e isto quer dizer pura e simplesmente que eles experimentam sua 

libertação para a vida” (Moltmann, 2010, p. 120). 

Assim, a experiência da liberdade traz consigo uma dupla experiência de 

Deus, tanto a de que o Senhor é Espírito como que o Espírito é o Espírito do 

Senhor. Nesse sentido, Cristo e o Espírito atuam mutuamente, levando a 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

93 

humanidade à verdadeira liberdade. A consequência disso no pensamento 

moltmanniano é que  

Experiência pentecostal do Espírito e experiência carismática do 
Espírito sem o seguimento pessoal e político de Jesus passam a ser 
uma coisa espiritualista e ilusória. O seguimento pessoal e político 
de Jesus sem a espiritualidade que "bebe do próprio poço” (G. 
Gutierrez) torna-se legalista e rigorista (Moltmann, 2010, p. 121). 

 

Dessa forma, é claro percebermos que para Moltmann, a liberdade do 

Espírito não é desvencilhada da vida, antes, é nela que se mostra e é nela que se 

desenvolve. 

 

O Espírito enquanto justificador e regenerador 

O Espírito como justificador no pensamento de Moltmann também está 

relacionado com a concretude da vida. Moltmann está consciente de que ao 

falarmos de justiça não é possível somente colocarmos de lados separados 

vítimas e autores; é preciso também abordar a questão do pecado estrutural, ou 

seja, ter a consciência de que o pecado não tem a ver somente com a questão 

pessoal, mas também se refere à humanidade caída historicamente3.  

Isso se manifesta nas diversas áreas de nossa vivência histórica como no 

capitalismo neoliberal que torna ricos cada vez mais ricos e pobres cada vez 

mais pobres, na atual crise ecológica que vivemos em que grande parte das 

florestas, inclusive no próprio Brasil, são dizimadas em troca de maior produção 

para satisfazer os interesses do capital, a crescente desvalorização da vida com 

o aumento dos nacionalismos em países europeus, frente às crises de refugiados 

que foram causadas pela própria UE e sua política de incentivo de guerra e 

venda de armamentos.  

                                                
3Ver RUETHER, Sexism and God-Talk, p. 161s. Moltmann considera pecado estrutural como pecado que se 
tornou autônomo, ou seja, como força quase objetiva de coerção sobre os homens, cf. MOLTMANN, O 
Espírito da Vida, p. 137 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

94 

A tudo isso, Moltmann dá o nome de “círculos diabólicos”, uma vez que, 

uma vez não resistidos no começo, desenvolvem leis próprias, fazendo com que 

todo o sistema se leva à própria morte4 (Cf. Moltmann, 2010, p. 136). 

Diante disso, para Moltmann, falar a respeito da justiça de Deus tem a 

ver com as experiências da justiça que cria, estabelece direito e justifica, ou seja, 

que serve em favor da vida. Dessa forma, o Espírito como juiz é tanto aquele 

que se manifesta na dor daqueles que sofrem como também aquele que se 

manifesta na má consciência dos autores, tirando-lhes a paz, ao mesmo tempo 

em que também se mostra como a força de expiação por meio de Cristo junto 

às vítimas, bem como sendo a presença de Cristo junto às vítimas da violência. 

Do igual modo, a justiça divina se manifesta de forma oculta na história 

humana, desestabilizando os sistemas de injustiça que são sustentados por meio 

da violência, geralmente policial e militar.  

Para Moltmann, a comunhão do Espírito é o amor divino e é esse amor 

que sustenta a humanidade que segue se autodestruindo a fim de trazer-lhe cura, 

sendo, portanto, também “a contraimagem das comunidades humanas 

construídas sobre a injustiça e a violência” (Moltmann, 2010, p. 140). 

Diante disso, à pergunta sobre quem é o Espírito justificador, a resposta 

de Moltmann é que  

o Espírito Santo é a justiça de Deus que faz justiça aos espoliados, 
que justifica e corrige. Nele se torna possível a comunhão duradoura 
com Deus, com as outras pessoas e com a natureza. Por isso, sob 
este aspecto também podemos chamar o Espírito Santo de 
justificação da vida. Nele a vida se torna novamente digna de ser 
amada; nele as pessoas se tornam novamente capazes de amar a vida; 
nele os contextos da vida se tornam novamente fecundos. O 
Espírito Santo que corrige é o Sim justo de Deus à vida de uns e de 
outros e à vida de uns com os outros (Moltmann, 2010, p.140). 

 

 

Quando nos voltamos para a regeneração, Moltmann a entende como a 

nova criação. essa nova criação, que vem da parte de Deus, é feita através de 

                                                
4 O termo “círculos diabólicos” foi cunhado pela primeira vez no pensamento moltmanniano em 
MOLTMANN, O Deus crucificado, 2014 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

95 

Cristo e executada pelo Espírito, visando à nova criação de todas as coisas 

escatologicamente. Com isso, compreende a regeneração como um tocar da 

eternidade no tempo, ou seja, na regeneração há uma experiência da eternidade 

e o passar da vida mortal para a vida eterna. Não devemos pensar a regeneração 

como complemento da justificação, no sentido de que este se trata daquilo que 

me é atribuído e aquele se trata da maneira que eu experimento. Se assim o for, 

então haveria uma espécie de “segunda graça” que vem a nós após a justificação 

que recebemos. 

É interessante percebermos que a ideia de uma “segunda graça” ainda 

continua sendo fortemente considerada, mesmo que não com o mesmo nome, 

nos diversos movimentos pentecostais e de renovação carismática. Se olharmos 

atentamente, percebermos que o “batismo com o Espírito Santo” se torna 

agora o “selo” para que os cristãos sejam realmente considerados cristãos 

próximos de Deus e no caminho de Jesus Cristo e seus apóstolos. 

Mesmo que isso não seja bíblico, uma vez que não há justificação sem o 

Espírito, ainda assim isso se mostra extremamente presente em nossas igrejas 

brasileiras, sejam evangélicas, sejam católico-carismáticas. 

Para nosso teólogo, é necessário rever a teologia da justificação 

reformada e passar a tratar o significado da ressurreição de Cristo para nossa 

salvação. Essa ampliação deve, portanto, ter também um caráter 

pneumatológico e ser orientada escatologicamente. 

Assim, a regeneração contém um excedente de esperança que só será 

satisfeita no novo mundo, ou seja, na nova criação de todas as coisas. É esse 

transbordar que faz com que a regeneração seja sempre um completar-se, 

sempre um começo com vistas ao cumprimento da esperança cristã de ver 

novos céus e nova terra onde habita a justiça5. 

Nesse sentido, na regeneração o que se torna presente é a própria 

ressurreição de Cristo, o que, segundo nosso teólogo, coloca a pneumatologia 

                                                
5 Moltmann também aborda a questão do “excedente” em MOLTMANN, Igreja no poder do Espírito, 2013, p. 56. 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

96 

entre a cristologia que lhe é pressuposta e a escatologia para onde aponta. 

Assim, a ligação entre justificação e regeneração se torna clara no pensamento 

de Moltmann. Em suas palavras: 

Uma vez que na ressurreição de Cristo “dentre os mortos”, pela 
misericórdia de Deus Pai que se antecipa aos acontecimentos, a 
morte já foi de antemão destruída, podemos ver nela também o 
início da regeneração de toda a criação e chamá-la a “regeneração 
de Cristo”. Os que creem são possuídos pelo Espírito da 
ressurreição e renascem através dele para uma fundamentada 
esperança da vida eterna. Um mesmo processo coerente leva da 
regeneração de Cristo da morte pelo Espírito, passando pela 
regeneração do homem mortal pelo Espírito e chegando à 
regeneração universal do cosmo pelo Espírito. Nesse processo Deus 
Pai age em Cristo através do Espírito e age através de Cristo no 
Espírito. No acontecer da regeneração dos fiéis para a filiação divina 
e para a herança de seu Reino o agir de Cristo e o agir do Espírito 
se interpenetram mutuamente. Quando isto é chamado justificação, 
está sendo descrito como ação de Cristo. Quando é chamado de 
regeneração, está sendo descrita a ação do Espírito (Moltmann, 
2010, p. 148). 

 

Quando nos voltamos para o Espírito enquanto justificador no 

pensamento de Moltmann, precisamos ter em mente que para o teólogo alemão, 

falar sobre santificação hoje significa “redescobrir a santidade da vida e o 

mistério divino da criação, e defendê-lo contra a manipulação da vida, contra a 

secularização da natureza e a destruição do mundo pela violência humana” 

(Moltmann, 2010, p. 166). Como consequência, isso também tem a ver com a 

integração do humano com a própria vida e seu respeito e reverência para com 

as outras criaturas que vivem no mesmo espaço que nós, o que leva a lutar 

contra e renunciar todo tipo de violência que atente contra a vida, seja da 

humanidade, seja da natureza. 

 

O Espírito enquanto santificador 

No pensamento de Moltmann, também a busca de concordâncias e 

harmonias da vida fazem parte daquilo que entende como santificação em 

nossos dias. Para ele, superar as divisões mortais trazidas pela sociedade 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

97 

moderna e seu modo de produção é voltar a viver. Devemos, como humanos 

tomar consciência que nossa vida se insere dentro do contexto maior da criação 

para assim poder respeitá-la e viver melhor entre ela, sem viver à custa dos 

outros, mas antes, em favor dos outros.  

Assim,  

santificação hoje inclui não somente a saúde da vida, mas também a 
aceitação da natural fragilidade e da mortalidade da vida humana. 
Resistir ao impulso de morte não significa reprimir a morte, mas 
pelo contrário aceitá-la e considerá-la como fazendo parte da vida. 
Naquele amor que “é forte como a morte”, o instinto da morte se 
apaga (Moltmann, 2010, p. 168). 

 

Para Moltmann, essa santificação não tem base no próprio humano, mas 

sim no Deus que santifica, de maneira que essa santificação é um agir de Deus 

em nós. Para ele, dessa forma, santificação tem a ver não com um estado em si, 

mas antes com uma relação e uma pertença, de maneira que aquilo que Deus 

ama é santo, independente daquilo que seja (cf. Moltmann, 2010, p. 169). 

Dessa forma, parece-nos claro que a santificação dada a nós por Deus 

também precisa ser encarada como tarefa frente ao mundo em que estamos, 

santificando aquilo que já foi santificado por Deus, uma vez que “santificação 

é seguimento de Jesus, é tornar-se vivo no Espírito de Deus” (Moltmann, 2010, 

p. 169). 

No pensamento de nosso teólogo, Deus é santo não por ser o 

“totalmente Outro” (Barth), mas antes por ser o Espírito que enche toda a terra 

e ser a vida de tudo quanto vive. Dessa forma, considera que a própria vida, por 

ter sido criada por Deus, já santa e santificá-la quer dizer vive-la com amor e 

alegria. Em suas palavras 

Portanto a santificação da vida significa não sua manipulação 
religiosa ou moral, mas sim o tornar-se livre e justificado, amado e 
afirmado, sempre mais vivo. Vida no Espírito de Deus é uma vida 
que está confiada à condução e ao impulso do Espírito, uma vida 
que faz com que o Espírito venha (Moltmann, 2010, p. 170). 

 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

98 

Moltmann usa três imagens bíblicas para tentar falar a respeito do 

Espírito e sua relação com os homens: a primeira é a relação da árvore e dos 

frutos, em que se mostra que os frutos do Espírito nascem na vida humana, de 

maneira que devemos deixar com que cresçam em nós, a segunda a relação do 

Espírito como fonte de vida, que remete ao derramamento do Espírito e seu 

fluir em nós, e a terceira como luz e luzir que diz a respeito, segundo nosso 

teólogo, às relações vivas da vida que podemos tirar da própria natureza: “onde 

o sol brilha, as coisas começam a luzir. Onde a natureza se torna fértil, aí há a 

vida” (Moltmann, 2010, p. 170-171). 

A consequência disso para nosso teólogo é que ali onde o Espírito de 

Deus é experimentado, tornando fértil o corpo e alma humana, então ali não há 

mais a separação entre Deus e os homens. 

Como essas três metáforas a respeito do Espírito que, segundo ele, 

mostram uma corrente de energia que flui a partir de Deus, Moltmann quer 

resgatar o conceito neoplatônico de emanação. Para ele, “Deus não é apenas 

alguém que se opõe ao mundo, mas é também a fonte de onde toda vida 

provém, a árvore que produz os frutos e a luz cujos raios tudo iluminam e 

aquecem” (Moltmann, 2010, p. 171). 

Nesse sentido, as forças e as energias de Deus transbordam e enchem 

toda a terra. Para Moltmann isso não pode ser feito pelos humanos, mas se deve 

deixar que venha até nós. Porém, isso não se trata de rejeitar toda atuação 

humana nesse processo. Como humanos podemos abrir espaço para que essa 

luz possa brilhar. A questão não é santificar uma vida que não é santa, mas 

justamente santificar uma vida que é santa e isso tem a ver com aprender a ver 

essa vida como Deus a vê e a amá-la como Deus a ama (cf. Moltmann, 2010, p. 

171). 

Diante disso, falar do Espírito como santificador no pensamento 

moltmanniano tem a ver com ver o Espírito vivificador como o Espírito 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

99 

santificador. Criação e redenção, para nosso teólogo, não são duas coisas 

diferentes, antes fazem parte do mesmo plano divino.  

Assim, segundo nosso teólogo, falar de espiritualidade é falar dessa nova 

vitalidade e não restrição e enfraquecimento da vida seja pela moral, seja pela 

religião, antes deve ser visto como novo prazer de viver na alegria de Deus (cf. 

Moltmann, 2010, p. 172).  

Se a santificação tem a ver com amar a vida assim como Deus a ama, 

então é santo todo espírito que a santifica e luta contra as forças que a querem 

destruir. Da mesma forma, para nosso teólogo o Espírito santificador é também 

o espaço vital onde a nova vida possa se desenvolver e é experimentado como 

“amplidão”, sendo Ele próprio essa amplidão. Assim, é pela confiança do 

coração que a profundidade desse espaço pode ser medida, é pela esperança 

que sua extensão pode ser mensurada e é pelo amor que recebemos e damos 

que sua largura pode ser medida, de maneira que “o Espírito de Cristo é nossa 

força imanente, o espírito de Deus é o nosso espaço vital transcendente” 

(Moltmann, 2010, p. 173). 

Diante disso de tudo o que falamos até agora, pensar o Espírito Santo a 

partir das experiências que fazemos dele na concretude da vida, para nosso 

teólogo é pensá-lo como energia vitalizante, uma vez que transmite vida.  

Para Moltmann é o próprio Deus que participa de nossa vida mortal 

quando experimentamos o Espírito Santo, da mesma forma que também 

participamos de Sua vida eterna.  

Assim, ao sermos atingidos pelo Espírito Santo, no pensamento 

moltmanniano, de nós também emana uma irradiação que leva nossas relações 

a brilharem. Aquilo que antes era representado como aréolas hoje poderia ser 

representado como “aura” ou “charme”, ou, da mesma forma, da “atmosfera” 

de determinado lugar (Moltmann, 2010, p. 187-188). 

Com isso em mente, é possível perceber a estreita relação que Moltmann 

faz entre a experiência que fazemos do Espírito de Deus e a concretude da vida, 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

100 

de maneira que em seu pensamento não faz sentido pensar uma ação do 

Espírito desvencilhado das vivências humanas. 

Claramente, isso não quer dizer que o Espírito não aja no interior de cada 

ser humano. Muito pelo contrário, podemos dizer que a ação do Espírito na 

vida de cada pessoa é percebida a partir da atuação de cada um na vida da 

sociedade. Nesse sentido, é através das pessoas que o Espírito revela seu poder 

transformador. A partir daqueles e daquelas que experimentam esse Espírito é 

possível que ele seja percebido nos rumos da história. 

 

Desafios para uma pneumatologia para o século 21 

Não é difícil perceber o porquê dizermos que a pneumatologia 

desenvolvida por Jürgen Moltmann lança boas bases para desenvolvermos uma 

pneumatologia para o século 21. Em primeiro lugar, é preciso resgatar o papel 

do Espírito enquanto ligado à concretude da vida. Na sociedade atual em que a 

própria espiritualidade tem sido vendida como mercadoria para diversas classes 

sociais, das mais ricas às mais pobres, numa espécie de self-service espiritual, é 

preciso reafirmar que a experiência do Espírito implica transformação da vida 

e da sociedade. 

Tal fenômeno, por sua vez, não é algo novo. Leila Amaral Luz, em artigo 

publicado em 2010, já apontava para os festivais da Nova Era, que em seus 

stands colocavam  

(...) em foco “o caráter de bens de consumo das “técnicas 
espirituais”, e o hall das performances o estilo “festivo” e “divertido” 
desta espiritualidade, as “vivências” colocam em evidência a 
responsabilidade e a possibilidade de transformação do indivíduo 
consumidor, em sintonia com as forças criadoras e transformadoras, 
liberadas e disponíveis pela festa. O espaço da feira pode, então, ser 
descrito como o local propriamente dito do mercado. (Luz, 2010, p. 
94). 

 

Essa perspectiva da espiritualidade enquanto mercadoria e mecanismo de 

autopromoção pode ser percebida, também, em diversas séries de streamings 

ou realities show, nos quais se apresenta uma espiritualidade entendida, em sua 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

101 

maioria, como elemento catártico e de self-empowerment, sem preocupação 

com uma transformação genuína daqueles e daquelas que estão no espetáculo.  

A ideia de uma espiritualidade que não gera engajamento ético, mas 

somente individual, não podemos negar, é próprio de uma sociedade ancorada 

nas premissas do capitalismo e seu discurso meritocrático, que traz a ideia de 

que o desenvolvimento de cada um deve vir somente por esforço próprio, e 

que, no final das contas, o que importa é o seu relacionamento com aquilo que 

considera divino. 

Consequentemente, temos uma espiritualidade desconectada das 

realidades sociais, meramente performática e de viés catártico. Ao observarmos 

as diversas igrejas e movimentos cristãos contemporâneos não é difícil nos 

depararmos com esse tipo de espiritualidade sendo vendida e anunciada, 

principalmente entre os mais jovens. 

Aqui, tomamos o conceito trazido por Veliq e Francisco chamado de 

cristianismo híbrido. Em suas palavras 

Pelo termo cristianismo híbrido queremos nomear um cristianismo 
que mistura discursos meritocráticos de um capitalismo neoliberal, 
com os discursos morais do puritanismo do século 17, e a ideia de 
governo absoluto de Deus sobre todas as esferas da vida humana, 
na linha do neocalvinismo e sua cosmovisão cristã proposta no 
século 19, ou ainda do chamado Novo Calvinismo no século 20 e 
seu poder de penetração entre os mais jovens. (Veliq & Francisco, 
2020, p.39). 

 

Esse tipo de cristianismo, por sua vez, com sua mensagem “cool”, de 

forte viés publicitário e engajado nas redes, cheio de jargões da 

contemporaneidade atraem os mais jovens, que passam a ver em seus líderes 

uma espécie de coaching espiritual, que demandam de seus seguidores o mero 

cumprimento de metas que os farão se sentirem aceitos por Deus, e 

consequentemente, cooperar para o aumento no número de membros de 

determinada comunidade (cf. Veliq & Francisco, 2020). 

Nesse cenário, uma pneumatologia cristã para o século 21 tem como 

desafio não se submeter a essa lógica catártica e mercadológica. Antes, no 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

102 

seguimento de Jesus Cristo, deve se mostrar como luz em meio a caminhos 

muitas vezes tortuosos. Nesse sentido, deve resistir à tentação da fama, 

compreendendo o seu lugar como balizadora da vida cristã e critério de 

discernimento para tudo aquilo que se diz ser obra do Espírito do Deus cristão. 

Aqui se mostra um segundo desafio: para discernir é preciso observar e 

escutar. Para escutar é preciso estar em silêncio. Talvez, o desafio do silêncio 

seja o mais complicado para o cristianismo. Afinal, são mais de 20 séculos 

falando e em grande parte deles, sendo a referência que determinava a ordem 

da sociedade no Ocidente, do que podia e do que não podia ser feito, daquilo 

que agradava ou desagradava a Deus. 

Nesse sentido, ainda que tenha havido a separação formal entre Igreja e 

Estado a partir da Modernidade, o cristianismo manteve durante muitos séculos 

seu poder de influência, e até hoje, tal influencia ainda se manifesta em diversas 

partes do mundo, principalmente no sul global, em que a maioria da população 

se diz cristã. 

Se o cristianismo se acostumou a falar e ter sua voz ouvida ainda que a 

força, calar-se para ouvir é um grande desafio. Porém, sem tal atitude, cada vez 

mais o cristianismo corre o risco de se tornar uma voz antiquada e que não 

ressoa mais na sociedade contemporânea, para a qual o cristianismo é somente 

mais uma voz dentre tantas outras que falam atualmente. 

Silenciar-se, contudo, é tarefa imprescindível na contemporaneidade que 

tanto quer falar. Compreender isso passa por compreender, como dizia 

Evdokimov que “o silêncio é uma qualidade de Deus” (Evdokimov, 2007, p.29). 

Essa categoria também se mostra em diversos momentos do texto bíblico: Êx 

14,14, Gn 7,16, Jó 40,4, Ap. 8,1, Lc 1,20-22 são exemplos de momentos de 

silêncio na qual a revelação de Deus e seu agir podem ser percebidos. Nas 

palavras de Evdokimov: 

Apenas o silêncio leva a compreender a palavra de São Máximo, o 
Confessor: “o amor de Deus e o amor dos homens são dois aspectos 
de um só amor total”. Com um imenso suspirar, o silêncio inunda a 
terra de paz: “Tudo pertence a ti, Senhor; eu pertenço a ti: recebe-



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

103 

me”. À questão “contemplação ou vida ativa?”, São Serafim 
respondeu: “Encontre a paz interior e o silêncio, e uma multidão de 
homens encontrará a salvação junto a você”. Deus criou os anjos 
“em silêncio”, dizem os Pais da Igreja. Deus guia os silenciosos, os 
agitados fazem os anjos rirem. (Evdokimov, 2007, p.36-37) 

 

Ou ainda: 

O grande silêncio toma a terra na Sexta-feira da Paixão. Depois de 
anunciada a morte de Deus, parece que o mundo entra no silêncio 
do grande Sábado. Conforme os Pais da Igreja, antes de ouvir as 
palavras do Verbo é preciso aprender a ouvir seu silêncio, “essa 
linguagem do mundo futuro”; segundo Santo Isaac, o silêncio aqui 
significa encontrar-se dentro da Palavra. É apenas no nível de seu próprio 
silêncio que o homem pode fazer isso. É em semelhante silêncio e 
na liberdade régia de seu espírito que todo homem é convidado a 
responder à pergunta muito simples: O que é Deus? Um São 
Gregório de Nissa deixa simplesmente escapar: “Tu, que minha 
alma ama...” (Evdokimov, 2007, p. 37) 

 

A capacidade de silenciar-se para olhar para si continua sendo um desafio 

para o ser humano contemporâneo, e consequentemente para a pneumatologia. 

Somente uma pneumatologia que se silencia para voltar-se a reencontrar essa 

experiência com o Ser de Deus que a fundamenta é capaz de ser voz digna de 

ser ouvida.  

Paradoxalmente, é no silêncio que a voz do Espírito será ouvida na 

contemporaneidade. Contudo, não se trata de um silêncio passivo e 

autorreferencial, para elaboração de mais dogmas e mais especulações sobre o 

ser de Deus, mas um silêncio ativo, que em sua busca de Deus, escuta o mundo 

contemporâneo e se torna um farol para ele. 

Como sal, que só é bom quando desaparece no meio da comida a qual 

tempera, assim também a pneumatologia contemporânea somente fará 

diferença se desaparecer na concretude da vida, silenciosamente. 

O terceiro desafio para a pneumatologia do século 21 é justamente 

escutar. Escutar o mundo e o que ele tem falado em suas diversas áreas do 

conhecimento. Ao longo da história da teologia cristã não é difícil perceber que 

esta teve uma postura soberba e arrogante frente aos outros conhecimentos da 

sociedade. Ainda hoje, não é difícil encontrarmos líderes religiosos com tal 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

104 

postura antiquada, como se esses fossem os guardiões das verdades últimas e 

os cobradores de pedágio para o acesso às verdades celestiais, ignorando o que 

as outras ciências têm a dizer sobre as diversas questões da sociedade.  

A pneumatologia do século 21, caso queira ser relevante, precisa ouvir o 

que as outras ciências têm falado, a fim de compreender melhor qual o seu papel 

diante das demandas existências da sociedade. Em outras palavras, a 

pneumatologia precisa cultivar a humildade para aprender com os novos 

saberes, lembrando-se sempre de que todo discurso teológico é impossível de 

encapsular o divino. 

Dessa forma, ao escutar o que outros saberes têm a dizer sobre a relação 

do ser humano com a divindade, com sua psiquê, com a sociedade na qual está 

inserido, a pneumatologia se torna, também, capaz de elaborar melhor como 

aquilo que chamamos de Espírito de Deus pode ser percebido e compreendido 

nessa sociedade.  

Considerações finais: 

Falar da pneumatologia sempre foi uma tarefa difícil, especialmente, 

porque das pessoas da Trindade, ela é a mais difícil de ser colocada em palavras, 

sendo, talvez, este o motivo pelo qual ao longo da história o Espírito sempre 

foi exposto com imagens que tentavam, de alguma maneira, falar sobre quem 

ele era. 

Contudo, ao longo da história foram diversas as formulações e doutrinas 

criadas para se falar do Espírito, quase sempre remetendo a uma experiência 

interior do ser humano com a divindade. No final do século 20, Jürgen 

Moltmann propôs uma pneumatologia conectada com a concretude da vida, 

que a nosso ver, lançou boas bases para se pensar uma pneumatologia do século 

21.  

Os desafios de se falar a respeito do Espírito em uma sociedade cada vez 

mais secularizada, mas ao mesmo tempo que busca mais certa espiritualidade 

são diversos. Nosso intuito neste artigo foi de elucidar três desses desafios, que 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

105 

acreditamos, podem cooperar para se pensar novas formas de se fazer 

pneumatologia, e mais ainda, de viver pneumatologicamente. 

Nesse ponto, vale ressaltar que a vida no Espírito é muito mais do que 

um discurso acerca do Espírito Santo, mas uma experiência de encontro que 

nos toca e que nos faz encontrar com o Ressuscitado nos caminhos do mundo. 

O discurso é importante, porque somos seres de linguagem, e necessitamos dela 

para comunicar as diversas experiências que fazemos do divino. A teologia, esse 

estudo a respeito de Deus, no final, é uma sistematização dos diversos discursos 

feitos sobre Deus, Jesus e o Espírito ao longo da história do cristianismo. 

Contudo, o discurso não dá conta de toda a experiência do Espírito, e tentar 

reduzir a vida no Espírito à pneumatologia seria um erro muito grande, 

correndo o risco de com a letra matar o Espírito.  

O Espírito é aquele que nos relembra do caráter apofático e catafático de 

Deus, se quisermos seguir a teologia ortodoxa. O aspecto catafático nos afirma 

que só podemos conhecer de Deus aquilo que Ele nos revela. O aspecto 

apofático, como nos mostra Evdokimov, afirma que “(...) de Deus sabermos 

apenas “que Ele é”, e não “o que Ele é”, porque “ninguém jamais viu a Deus”” 

(Evdokimov, 2007, p. 43). Assim, devemos sempre nos lembrar que o Espírito 

sopra onde quer e que nunca conseguiremos encapsulá-lo em nossos discursos 

e dogmas. 

Referências 

CONGAR, Yves. Revelação e Experiência do Espírito. São Paulo: Paulinas, 2009 
EVDOKIMOV, Paul. O silêncio amoroso de Deus. 2ed. Aparecida: Santuário, 2007. 
LUZ, L. A. Quando o Espírito Encontra-se na Mercadoria. Numen, [S. l.], v. 2, n. 2, 2010. 
Disponível em: https://periodicos.ufjf.br/index.php/numen/article/view/21740. Acesso 
em: 21 abr. 2025. 
MOLTMANN, Jürgen. O Espírito da Vida: uma pneumatologia integral. Rio de Janeiro: Vozes, 
2010 
MOLTMANN, Jürgen. Trindade e Reino de Deus: uma contribuição para a teologia. 2.ed. 
Petrópolis: Vozes, 2011. 
MOLTMANN, Jürgen. Igreja no poder do Espírito. Santo André: Academia Cristã, 2013 
MOLTMANN, Jurgen. O Deus crucificado: a cruz de Cristo como base e crítica da teologia 
cristã. Santo André: Academia Cristã, 2014 
RUETHER, Rosemary Radford. Sexism and God-Talk: toward a Feminist Theology. Boston: 
Beacon, 1983. 



 

Revista de Teologia AD AETERNUM, v.2, Nº. 10, p. 86-106, Julho/Dezembro 2025   

106 

VELIQ, Fabrício. Pneumatologia e diálogo inter-religioso: em busca de um critério de 
discernimento. São Paulo: Loyola, 2023. 
VELIQ, Fabrício. A pneumatologia hermenêutica de Jürgen Moltmann como contribuição para o diálogo 
inter-religioso. 2021. 220 f. Tese (Doutorado em Teologia) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e 
Teologia, Belo Horizonte, 2021. Disponível em: https://faculdadejesuita.edu.br/wp-
content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-
MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-
RELIGIOSO.pdf. Acesso em: 21 abr. 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-RELIGIOSO.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-RELIGIOSO.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-RELIGIOSO.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-RELIGIOSO.pdf

