RESISTIR, SILENCIAR E ESCUTAR: DESAFIOS PARA
UMA PNEUMATOLOGIA DO SECULO 21

Resisting, silencing and listening: Challenges for 21st century

pneumatology

Fabricio Veliqg *

Resumo: Este artigo propoe uma reflexdo sobre os desafios contemporaneos da
pneumatologia no século XXI. Reconhecendo a atualidade da teologia do Espirito de Jirgen
Moltmann — especialmente por sua énfase na experiéncia concreta do Espirito Santo como
justificador, regenerador, santificador e libertador —, delineamos trés desafios centrais para
a pneumatologia atual: resistir a logica mercadolégica que dissocia espiritualidade de
compromisso ético; cultivar o siléncio como caminho para reencontrar o ser de Deus que
fundamenta a pneumatologia; e escutar outros saberes contemporaneos para aprofundar a
compreensao da a¢ao do Espirito na relacio do ser humano consigo mesmo, com o divino
e com a sociedade.

Palavras-chave: Pneumatologia; Espirito  Santo; Jirgen Moltmann; Teologia
Contemporanea; Século 21

Abstract: This article offers a reflection on the contemporary challenges facing
pneumatology in the 21st century. Recognizing the enduring relevance of Jiirgen Moltmann’s
theology of the Spirit—particularly his emphasis on the concrete experience of the Holy
Spirit as justifier, regenerator, sanctifier, and liberator—we identify three key challenges for
current pneumatological discourse: resisting a market-driven logic that detaches spirituality
from ethical commitment; embracing silence as a means to rediscover the being of God that
grounds pneumatology; and listening to other contemporary fields of knowledge to deepen
the understanding of the Spirit’s presence in the human relationship with self, with the divine,
and with society.

Keywords: Pneumatology; Holy Spirit; Jirgen Moltmann; Contemporary Theology; 21st
Century

* Doutor em Teologia pela Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia de Belo Horizonte; Doctor of Theology,
with powers in thefield of Theology, Religious Studies and Canon Law pela Katholieke Universiteit Leuven.
Bacharel em Filosofia pela UFMG.

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

86



Introducao

Qualquer pessoa que buscar falar a respeito da pneumatologia, muito
possivelmente comegara sua digressao sobre os diversos significados da palavra
ruah no Antigo Testamento, trazendo o significado masculino que se encontra
no hebraico, de que a r#ah de Javé seria a for¢a de Deus, um poder irresistivel,
para utilizarmos a famosa citacao de Daniélou trazida por Yves Congar (2009,

p.18):

Quando falamos de “espirito”, quando dizemos “Deus ¢ espirito”,
o que queremos dizer? Falamos grego ou hebraico? Se falamos
grego, dizemos que Deus é imaterial etc. Se falamos hebraico,
dizemos que Deus é um furacio, uma tempestade, um poder
irresistivel. Dai todas as ambiguidades quando se fala da
espiritualidade. A espiritualidade consiste em se tornar imaterial ou
em ser animado pelo Espirito Santo?

Essa perspectiva também se encontra em alguns manuais de
pneumatologia, que seguem um caminho sistematico para falar a respeito do
Espirito de Deus e de sua revelagao ao longo da histéria. Comegando pelos
diversos significados que a r#ah recebeu ao longo do texto biblico, bem como,
alguns deles, contando quantas vezes a palavra ruah aparece no Antigo
Testamento, seguem pelas diversas elaboragdes feitas acerca do Espirito de
Deus pelo povo de Israel e Juda, e posteriormente, pelas primeiras comunidades
cristas que conseguimos perceber nos textos paulinos e nos Evangelhos.

Uma vez delineado o escopo biblico, ¢ comum que continuem essa
histéria, mencionando as elaboragoes de Agostinho e Tomas de Aquino, para
posteriormente, falar a respeito dos movimentos misticos da Idade Média, e
fazer o contraponto com a pneumatologia da Reforma.

Alguns desses manuais sio mais cuidadosos e apontam a riqueza da
teologia oriental, em que em algumas delas, o Espirito aparece em seu carater
maternal, remetendo, assim, ao aspecto feminino da ruab de Javé, tal como faz
as teologias da Siria e Arménia, que conseguiram se desenvolver de maneira
independente as teologias gregas e latinas (cf. VELIQ, 2020). Nesse sentido,
como nos mostra (VELIQ, 2023, p.24):

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

87



Ha, nessa teologia, uma cristologia do Espirito de forma mais
evidente que uma cristologia do Logos. O Espirito e o Logos estao
ligados em uma imagem bem interessante. Em particular, na
teologia sirfaca, o Espirito Santo ¢ visto como a “costela do Logos”
0 que traz também uma forma prépria de se ver a Igreja. Assim
como Eva foi formada da costela de Adao, assim a Igreja foi
formada da costela do Logos que ¢ o Espirito Santo. Assim como
Eva ¢ a mae da vida humana, o Espirito Santo ¢ mae da nova vida.
Aqui, o aspecto maternal que faldivamos pouco acima se mostra
bastante evidente.

Passam também por Gregorio Palamas, grande tedlogo oriental, que com
sua teologia das energias divinas influenciou fortemente toda a teologia do
oriente posterior a ele.

Curiosamente, a historia da pneumatologia cristd, pelo menos em sua
vertente sistematica, fala a respeito de certo esquecimento do Espirito. Tal
perspectiva se refere geralmente ao periodo em que a busca do Jesus histérico
estava em voga no lado protestante, marcada pelos estudos de Reimarus, e que
seguiu até o famoso livro de Albert Schwitzer, em 1901.

Nesse sentido, ¢ possivel inferir que a busca historica, influenciada
também pelas revolugdes cientificas que ocorreram a partir do século 16,
tenham colocado o ser humano moderno na busca por aquilo que poderia ser
conhecido e provado cientificamente.

Se assim o for, nao ¢ de se espantar que a questao da pneumatologia
tenha sido deixada de lado, talvez considerada como coisa meramente
sentimental, que nio deveria ter a mesma importancia do que questoes
consideradas mais urgentes, tais como a historicidade de Jesus de Nazaré, ou
sua messianidade.

Do lado catélico, em sua luta contra o modernismo e racionalismo
presentes nos séculos 18 e 19, a resposta vem por meio do Concilio Vaticano I,
em sua enfase na Igreja e no Magistério, e posteriormente em Maria, faz com

que o movimento catélico se esquecesse do Espirito, retornando a visao do

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

88



Espirito como ligado a obra de Cristo, agindo na comunhio da Igreja historica
e feita pelo povo de Deus somente no Concilio Vaticano II (cf. VELIQ, 2023)

Sem termos em mente esse contexto, ainda que de forma marginal, ficaria
dificil tentar falar a respeito de uma pneumatologia do século 21, uma vez que
toda a teologia fala a partir de determinado contexto, carregando consigo toda
uma histéria que vem antes dela. Com a pneumatologia também nao ¢ diferente.
A compreensio que temos do Espirito de Deus hoje ¢ fruto de todo esse
percurso que tentamos mostrar nessas paginas iniciais. A compreensao que tera
para a frente cabe a nés, também, elaborar, de maneira que tal pneumatologia

faca sentido para as pessoas de nosso tempo.

A importiancia de Jiirgen Moltmann

Ainda que tenha sido elaborada de forma sistematica em 1991, podemos
considerar a pneumatologia integral de Jirgen Moltmann como a abertura de
um novo paradigma para se falar acerca da pessoa do Espirito no século 21. Ao
ligar a experiéncia do Espirito com a concretude da vida, Moltmann faz o
caminho de saida de uma pneumatologia meramente “espiritual”’, que se
preocupa com as questoes do alto, e propde que toda experiéncia humana seja
também uma experiéncia do Espirito (cf. Veliq, 2023, p. 150; Moltmann, 2010).

Com isso em mente, sua Ordo Salutis é voltada para o conceito de vida,
ocupando-se dos temas da libertacao, justificagdo e regeneragdo sempre Os
relacionando com o dom da vida e seu desenvolvimento no espaco vital do
Espirito, a fim de descrever as experiéncias de nossa vida em Deus e da vida de
Deus em nos (cf. Moltmann, 2010)".

A pergunta de Moltmann, entdo, esta em identificar o que é que
permanece e o que ¢ que se perde quando passamos da ruah Yabweh para o

Espirito Santo em nossos discursos atuais. Para ele, nessa passagem ja nos

! Para o que se segue, utilizamos nossa tese de doutorado intitulada A pneumatologia hermenéutica de Jirgen
Moltmann como contribui¢do para o didlogo inter-religioso.

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

89



distanciamos da origem, ou seja, “passamos da vitalidade de uma vida criativa a
partir de Deus para a espiritualidade de uma vida espiritualizada em Deus”
(Moltmann, 2010, p. 87).

Para Moltmann a espiritualidade deve ser vivida no dia a dia. Nesse
sentido, se reduzimos a espiritualidade a vida consagrada e a vida religiosa
excluimos diversas pessoas que nao possuem tal carisma. Da mesma forma, a
constante tentativa de separar aquilo que ¢ carnal daquilo que ¢ espiritual se faz
sem sentido no pensamento de nosso tedlogo.

Para ele, essa dicotomia nao se mostra no judaismo e nem nos escritos
do Antigo Testamento. De acordo com o Antigo Testamento, o Espirito ¢ a
forca e o espago de vida para o desenvolvimento e crescimento das criaturas.
Da mesma forma, essa diferenciacio também nao se mostra no Novo
Testamento, onde o Espirito ¢ a forca da ressurreicio que ¢ derramada sobre
todos e todas®.

Mas, entdo, o que seria vitalidade no pensamento de Moltmann?
Moltmann entende vitalidade como “amor a vida” (Moltmann, 2010, p.89).
Esse amor a vida liga os seres vivos que ndo somente vivem, mas que também
deixam viver e, dessa forma, ela é a legitima humanidade. Assim, no
pensamento de Moltmann, espiritualidade e vitalidade podem ser colocadas

juntas.

Neste mundo, com sua moderna doenga para a morte, a verdadeira
espiritualidade consistira na restauragao do amor a vida, portanto
vitalidade. O “sim” pleno e sem reservas a vida e o amor pleno e
sem reservas ao que € vivo sao as primeiras experiéncias do Espirito
de Deus, que nio sem razao é chamado de fons vitae, “fonte de vida
(Moltmann, 2010, p.100)

Com isso em mente, o Espirito entendido como libertador, justificador

e regenerador deve ter relagao com as realidades concretas da vida, e ndo deve

2 Essa diferenciacdo que se estabeleceu no cristianismo de rejeitar a carne e dar maior énfase a alma, claramente
nos remete a0 platonismo e a cristianizagio dele por parte de Agostinho.

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

90



ser compreendido somente como algo espiritualizante, que desconecta o ser

humano da realidade.

O Espirito enquanto libertador

Quando pensamos no conceito de liberdade trazido por Moltmann para
compreender o Espirito como aquele que liberta, ¢ importante termos em
mente que para ele, a liberdade deve ser compreendida em trés dimensdes, a
saber, como dominio, como comunhio e como futuro.

A liberdade tratada como dominio, provavelmente, seja a mais comum.
Nesse caso, temos a ideia de que livre ¢ aquele que nido é dominado por
ninguém, é aquele que vence e subjuga, sejam aos outros, seja a sua propria
vontade, sejam as determinagoes internas e externas a si.

Embora a ideia do subjugar remeta a um periodo das diversas guerras
relatadas da antiguidade, se entrarmos no periodo do advento do liberalismo
burgués, perceberemos que a imagem da liberdade como dominio ainda se faz
presente, agora sob a condi¢ao da igualdade dos direitos para todos. Uma vez
que todos os seres humanos sao livres e, como livres todos e todas devem ter
os mesmos direitos, o limite da minha liberdade agora se encontra na liberdade
do outro e, dessa forma, cada um reivindica sua propria liberdade respeitando
a liberdade do outro, ou seja, em ultima analise, essa ideia de liberdade também
traz, em si, também, a ideia do dominio.

Que a ideia da determinacio da liberdade individual trazida nesse
momento tenha em si o germe do individualismo caracteristico de nossa
sociedade parece-nos bem claro, porém nio entraremos nessas consideragoes
por fugir ao tema do texto.

A segunda determinagao possivel é a liberdade como comunidade. Nesse
sentido, minha liberdade consiste em reconhecer e ser reconhecido pelos

outros, e se manifesta quando compartilho minha vida com minha comunidade

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

91



e essa comunidade compartilha sua vida comigo, em abertura de uns para com
0s outros.

Assim, percebemos uma nova forma de se ver a relagdo entre sujeitos
livres. O outro passa a ser complemento de minha liberdade e nao mais
concorrente dela ou, seguindo na linha de Hegel, a liberdade subjetiva se
encontra em reconhecer o universalmente necessario, de maneira que o maximo
de minha liberdade esta no reconhecimento daquilo que devo fazer para a
universalidade.

A terceira determinacao proposta por Moltmann ¢ a da liberdade como
tuturo. Nesse sentido, a liberdade tem a ver com a relacdo entre sujeito e projeto,
sendo assim uma iniciativa criadora. A liberdade como futuro estd voltada para
o Reino de Deus que ha de vir e, dessa forma, motivada pela esperanca, exerce
sua funcio criativa de transformaciao do mundo.

Se olharmos com cuidado percebermos que na ideia moltmanniana ha
uma espécie de tendéncia da liberdade, de maneira que “a liberdade como
dominagdo so6 sera superada em favor da liberdade como comunhio quando a
liberdade enquanto futuro comum se apresentar em primeiro plano”
(Moltmann, 2011, p. 220)

Dessa forma, em seu pensamento, o Espirito é essa forca na qual os seres
humanos experimentam sua libertagdo tanto interior como exterior, em outras
palavras, é no Espirito que os seres humanos experimentam a Deus como o
Senhor, ou seja, da mesma forma que o povo de Israel faz a experiéncia de Deus
como Senhor na saida do Egito, assim também o fazem aqueles que creem em
Cristo. Dessa forma, “no Espirito os homens experimentam a Deus como o
“Senhor”, e isto quer dizer pura e simplesmente que eles experimentam sua
libertagao para a vida” (Moltmann, 2010, p. 120).

Assim, a experiéncia da liberdade traz consigo uma dupla experiéncia de
Deus, tanto a de que o Senhor é Espirito como que o Espirito é o Espirito do

Senhor. Nesse sentido, Cristo e o Espirito atuam mutuamente, levando a

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

92



humanidade a verdadeira liberdade. A consequéncia disso no pensamento

moltmanniano é que

Experiéncia pentecostal do Espirito e experiéncia carismatica do
Espirito sem o seguimento pessoal e politico de Jesus passam a ser
uma coisa espiritualista e iluséria. O seguimento pessoal e politico
de Jesus sem a espiritualidade que "bebe do préprio pogo” (G.
Gutierrez) torna-se legalista e rigorista (Moltmann, 2010, p. 121).
Dessa forma, ¢ claro percebermos que para Moltmann, a liberdade do

Espirito niao é desvencilhada da vida, antes, ¢ nela que se mostra e é nela que se

desenvolve.

O Espirito enquanto justificador e regenerador

O Espirito como justificador no pensamento de Moltmann também esta
relacionado com a concretude da vida. Moltmann esta consciente de que ao
falarmos de justica ndo ¢é possivel somente colocarmos de lados separados
vitimas e autores; ¢ preciso também abordar a questao do pecado estrutural, ou
seja, ter a consciéncia de que o pecado nao tem a ver somente com a questao
pessoal, mas também se refere 2 humanidade caida historicamente”’.

Isso se manifesta nas diversas areas de nossa vivéncia histérica como no
capitalismo neoliberal que torna ricos cada vez mais ricos e pobres cada vez
mais pobres, na atual crise ecologica que vivemos em que grande parte das
florestas, inclusive no proprio Brasil, sao dizimadas em troca de maior produgao
para satisfazer os interesses do capital, a crescente desvaloriza¢ao da vida com
o aumento dos nacionalismos em paises europeus, frente as crises de refugiados
que foram causadas pela propria UE e sua politica de incentivo de guerra e

venda de armamentos.

3Ver RUETHER, Sexism and God-Talk, p. 161s. Moltmann considera pecado estrutural como pecado que se
tornou autébnomo, ou seja, como forga quase objetiva de coer¢do sobre os homens, cf. MOLTMANN, O
Espirito da Vida, p. 137

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

93



A tudo isso, Moltmann da o nome de “circulos diabélicos”, uma vez que,
uma vez nao resistidos no comeco, desenvolvem leis proprias, fazendo com que
todo o sistema se leva a propria morte* (Cf. Moltmann, 2010, p. 136).

Diante disso, para Moltmann, falar a respeito da justica de Deus tem a
ver com as experiéncias da justica que cria, estabelece direito e justifica, ou seja,
que serve em favor da vida. Dessa forma, o Espirito como juiz ¢ tanto aquele
que se manifesta na dor daqueles que sofrem como também aquele que se
manifesta na ma consciéncia dos autores, tirando-lhes a paz, a0 mesmo tempo
em que também se mostra como a for¢a de expiagao por meio de Cristo junto
as vitimas, bem como sendo a presenca de Cristo junto as vitimas da violéncia.

Do igual modo, a justi¢a divina se manifesta de forma oculta na historia
humana, desestabilizando os sistemas de injustica que sao sustentados por meio
da violéncia, geralmente policial e militar.

Para Moltmann, a comunhao do Espirito é o amor divino e ¢ esse amor
que sustenta a humanidade que segue se autodestruindo a fim de trazer-lhe cura,
sendo, portanto, também “a contraimagem das comunidades humanas
construidas sobre a injustica e a violéncia” (Moltmann, 2010, p. 140).

Diante disso, a pergunta sobre quem é o Espirito justificador, a resposta
de Moltmann ¢é que

o Espirito Santo ¢ a justica de Deus que faz justica aos espoliados,
que justifica e corrige. Nele se torna possivel a comunhao duradoura
com Deus, com as outras pessoas e com a natureza. Por isso, sob
este aspecto também podemos chamar o Espirito Santo de
justificacdo da vida. Nele a vida se torna novamente digna de ser
amada; nele as pessoas se tornam novamente capazes de amar a vida;
nele os contextos da vida se tornam novamente fecundos. O
Espirito Santo que corrige é o Sim justo de Deus a vida de uns e de
outros e a vida de uns com os outros (Moltmann, 2010, p.140).

Quando nos voltamos para a regenera¢ao, Moltmann a entende como a

nova criagao. essa nova criacao, que vem da parte de Deus, é feita através de

4+ O termo “circulos diabdlicos” foi cunhado pela primeira vez no pensamento moltmanniano em

MOLTMANN, O Deus crucificado, 2014

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

94



Cristo e executada pelo Espirito, visando a nova criacio de todas as coisas
escatologicamente. Com isso, compreende a regeneracio como um tocar da
eternidade no tempo, ou seja, na regeneracao ha uma experiéncia da eternidade
e o passar da vida mortal para a vida eterna. Nao devemos pensar a regeneracao
como complemento da justificacao, no sentido de que este se trata daquilo que
me ¢ atribuido e aquele se trata da maneira que eu experimento. Se assim o for,
entdo haveria uma espécie de “segunda graca” que vem a nds ap6ds a justificagao
que recebemos.

E interessante percebermos que a ideia de uma “segunda graca” ainda
continua sendo fortemente considerada, mesmo que nao com o0 mesmo nome,
nos diversos movimentos pentecostais e de renovacao carismatica. Se olharmos
atentamente, percebermos que o “batismo com o Espirito Santo” se torna
agora o “selo” para que os cristdos sejam realmente considerados cristaos
proximos de Deus e no caminho de Jesus Cristo e seus apostolos.

Mesmo que isso nao seja biblico, uma vez que nio ha justificacdo sem o
Espirito, ainda assim isso se mostra extremamente presente em nossas igrejas
brasileiras, sejam evanggélicas, sejam catolico-carismaticas.

Para nosso tedlogo, é necessario rever a teologia da justificagdo
reformada e passar a tratar o significado da ressurreicao de Cristo para nossa
salvacdo. Essa ampliacio deve, portanto, ter também um carater
pneumatolégico e ser orientada escatologicamente.

Assim, a regeneracdo contém um excedente de esperanca que sO serd
satisfeita no novo mundo, ou seja, na nova criacao de todas as coisas. E esse
transbordar que faz com que a regeneracdo seja sempre um completar-se,
sempre um comeco com vistas a0 cumprimento da esperanga crista de ver
novos céus e nova terra onde habita a justica’.

Nesse sentido, na regeneracio o que se torna presente ¢ a propria

ressurreicao de Cristo, o que, segundo nosso teélogo, coloca a pneumatologia

> Moltmann também aborda a questdo do “excedente” em MOLTMANN, Igreja no poder do Espirite, 2013, p. 56.

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

95



entre a cristologia que lhe é pressuposta e a escatologia para onde aponta.
Assim, a ligacao entre justificagdo e regeneracao se torna clara no pensamento
de Moltmann. Em suas palavras:

Uma vez que na ressurreicao de Cristo “dentre os mortos”, pela
misericoérdia de Deus Pai que se antecipa aos acontecimentos, a
morte ja foi de antemao destruida, podemos ver nela também o
inicio da regeneracao de toda a criagio e chama-la a “regeneragao
de Cristo”. Os que creem siao possuidos pelo Espirito da
ressurreicio e renascem através dele para uma fundamentada
esperanca da vida eterna. Um mesmo processo coerente leva da
regeneracao de Cristo da morte pelo Espirito, passando pela
regeneracio do homem mortal pelo Espirito e chegando a
regeneracao universal do cosmo pelo Espirito. Nesse processo Deus
Pai age em Cristo através do Espirito e age através de Cristo no
Espirito. No acontecer da regenerac¢ao dos fiéis para a filiagao divina
e para a heranca de seu Reino o agir de Cristo e o agir do Espirito
se interpenetram mutuamente. Quando isto é chamado justificagao,
esta sendo descrito como acao de Cristo. Quando é chamado de
regeneracao, esta sendo descrita a acdo do Espirito (Moltmann,
2010, p. 148).

Quando nos voltamos para o Espirito enquanto justificador no
pensamento de Moltmann, precisamos ter em mente que para o te6logo alemao,
falar sobre santificacdo hoje significa “redescobrir a santidade da vida e o
mistério divino da criagdo, e defendé-lo contra a manipula¢ao da vida, contra a
secularizacao da natureza e a destruicido do mundo pela violéncia humana”
(Moltmann, 2010, p. 166). Como consequéncia, isso também tem a ver com a
integracao do humano com a prépria vida e seu respeito e reveréncia para com
as outras criaturas que vivem no mesmo espago que nos, o que leva a lutar
contra e renunciar todo tipo de violéncia que atente contra a vida, seja da

humanidade, seja da natureza.

O Espirito enquanto santificador

No pensamento de Moltmann, também a busca de concordancias e
harmonias da vida fazem parte daquilo que entende como santificacio em

nossos dias. Para ele, superar as divisdes mortais trazidas pela sociedade

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

96



moderna e seu modo de producido ¢é voltar a viver. Devemos, como humanos
tomar consciéncia que nossa vida se insere dentro do contexto maior da criag¢ao
para assim poder respeita-la e viver melhor entre ela, sem viver a custa dos
outros, mas antes, em favor dos outros.

Assim,

santificacdao hoje inclui ndo somente a saude da vida, mas também a
aceitacao da natural fragilidade e da mortalidade da vida humana.
Resistir ao impulso de morte nao significa reprimir a morte, mas
pelo contrario aceita-la e considera-la como fazendo parte da vida.
Naquele amor que “é forte como a morte”, o instinto da morte se
apaga (Moltmann, 2010, p. 168).

Para Moltmann, essa santificacao nao tem base no préprio humano, mas
sim no Deus que santifica, de maneira que essa santificacao ¢ um agir de Deus
em nos. Para ele, dessa forma, santificacao tem a ver nao com um estado em si,
mas antes com uma relacdo e uma pertenca, de maneira que aquilo que Deus
ama ¢ santo, independente daquilo que seja (cf. Moltmann, 2010, p. 169).

Dessa forma, parece-nos claro que a santificagdo dada a nés por Deus
também precisa ser encarada como tarefa frente ao mundo em que estamos,
santificando aquilo que ja foi santificado por Deus, uma vez que “santificacao
¢ seguimento de Jesus, é tornar-se vivo no Espirito de Deus” (Moltmann, 2010,
p. 169).

No pensamento de nosso tedlogo, Deus ¢é santo ndo por ser o
“totalmente Outro” (Barth), mas antes por ser o Espirito que enche toda a terra
e ser a vida de tudo quanto vive. Dessa forma, considera que a prépria vida, por
ter sido criada por Deus, ja santa e santifica-la quer dizer vive-la com amor e
alegria. Em suas palavras

Portanto a santificagdo da vida significa niao sua manipulagao
religiosa ou moral, mas sim o tornar-se livre e justificado, amado e
afirmado, sempre mais vivo. Vida no Espirito de Deus é uma vida
que esta confiada a conducido e ao impulso do Espirito, uma vida
que faz com que o Espirito venha (Moltmann, 2010, p. 170).

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

97



Moltmann usa trés imagens biblicas para tentar falar a respeito do
Espirito e sua relagio com os homens: a primeira é a relagdo da arvore e dos
frutos, em que se mostra que os frutos do Espirito nascem na vida humana, de
maneira que devemos deixar com que crescam em nos, a segunda a relagao do
Espirito como fonte de vida, que remete ao derramamento do Espirito e seu
fluir em nos, e a terceira como luz e luzir que diz a respeito, segundo nosso
teblogo, as relagoes vivas da vida que podemos tirar da propria natureza: “onde
o sol brilha, as coisas comec¢am a luzir. Onde a natureza se torna fértil, ai ha a
vida” (Moltmann, 2010, p. 170-171).

A consequéncia disso para nosso tedlogo é que ali onde o Espirito de
Deus ¢ experimentado, tornando fértil o corpo e alma humana, entdo ali nao ha
mais a separagao entre Deus e os homen:s.

Como essas trés metaforas a respeito do Espirito que, segundo ele,
mostram uma corrente de energia que flui a partir de Deus, Moltmann quer
resgatar o conceito neoplatonico de emanacao. Para ele, “Deus nao ¢ apenas
alguém que se opode ao mundo, mas ¢ também a fonte de onde toda vida
provém, a arvore que produz os frutos e a luz cujos raios tudo iluminam e
aquecem” (Moltmann, 2010, p. 171).

Nesse sentido, as for¢as e as energias de Deus transbordam e enchem
toda a terra. Para Moltmann isso ndo pode ser feito pelos humanos, mas se deve
deixar que venha até nés. Porém, isso ndo se trata de rejeitar toda atuagdao
humana nesse processo. Como humanos podemos abrir espago para que essa
luz possa brilhar. A questio nao ¢ santificar uma vida que nao é santa, mas
justamente santificar uma vida que ¢ santa e isso tem a ver com aprender a ver
essa vida como Deus a vé e a ama-la como Deus a ama (cf. Moltmann, 2010, p.
171).

Diante disso, falar do Espirito como santificador no pensamento

moltmanniano tem a ver com ver o Espirito vivificador como o Espirito

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

98



santificador. Criagdo e reden¢do, para nosso tedlogo, nao sao duas coisas
diferentes, antes fazem parte do mesmo plano divino.

Assim, segundo nosso teélogo, falar de espiritualidade ¢ falar dessa nova
vitalidade e nio restricio e enfraquecimento da vida seja pela moral, seja pela
religido, antes deve ser visto como novo prazer de viver na alegria de Deus (cf.
Moltmann, 2010, p. 172).

Se a santificacdo tem a ver com amar a vida assim como Deus a ama,
entdo ¢ santo todo espirito que a santifica e luta contra as for¢as que a querem
destruir. Da mesma forma, para nosso tedlogo o Espirito santificador é também
o espaco vital onde a nova vida possa se desenvolver e ¢ experimentado como
“amplidao”, sendo Ele proprio essa amplidao. Assim, é pela confianca do
coracao que a profundidade desse espaco pode ser medida, ¢ pela esperanca
que sua extensio pode ser mensurada e ¢ pelo amor que recebemos e damos
que sua largura pode ser medida, de maneira que “o Espirito de Cristo é nossa
forca imanente, o espirito de Deus é o nosso espago vital transcendente”
(Moltmann, 2010, p. 173).

Diante disso de tudo o que falamos até agora, pensar o Espirito Santo a
partir das experiéncias que fazemos dele na concretude da vida, para nosso
te6logo € pensa-lo como energia vitalizante, uma vez que transmite vida.

Para Moltmann é o proprio Deus que participa de nossa vida mortal
quando experimentamos o Espirito Santo, da mesma forma que também
participamos de Sua vida eterna.

Assim, ao sermos atingidos pelo Espirito Santo, no pensamento
moltmanniano, de n6és também emana uma irradiacao que leva nossas relagoes
a brilharem. Aquilo que antes era representado como aréolas hoje poderia ser
representado como “aura” ou “charme”, ou, da mesma forma, da “atmosfera”
de determinado lugar (Moltmann, 2010, p. 187-188).

Com isso em mente, é possivel perceber a estreita relacio que Moltmann

taz entre a experiéncia que fazemos do Espirito de Deus e a concretude da vida,

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

99



de maneira que em seu pensamento nao faz sentido pensar uma agao do
Espirito desvencilhado das vivéncias humanas.

Claramente, isso nao quer dizer que o Espirito nio aja no interior de cada
ser humano. Muito pelo contrario, podemos dizer que a agdo do Espirito na
vida de cada pessoa ¢é percebida a partir da atuacao de cada um na vida da
sociedade. Nesse sentido, ¢ através das pessoas que o Espirito revela seu poder
transformador. A partir daqueles e daquelas que experimentam esse Espirito ¢

possivel que ele seja percebido nos rumos da historia.

Desafios para uma pneumatologia para o século 21

Nao ¢ dificil perceber o porqué dizermos que a pneumatologia
desenvolvida por Jirgen Moltmann lanc¢a boas bases para desenvolvermos uma
pneumatologia para o século 21. Em primeiro lugar, é preciso resgatar o papel
do Espirito enquanto ligado a concretude da vida. Na sociedade atual em que a
propria espiritualidade tem sido vendida como mercadoria para diversas classes
sociais, das mais ricas as mais pobres, numa espécie de self-service espiritual, é
preciso reafirmar que a experiéncia do Espirito implica transformacao da vida
e da sociedade.

Tal fenémeno, por sua vez, nao € algo novo. Leila Amaral Luz, em artigo
publicado em 2010, ja apontava para os festivais da Nova Era, que em seus

stands colocavam

(..) em foco “o carater de bens de consumo das “técnicas
espirituais”, e o hall das performances o estilo “festivo” e “divertido”
desta espiritualidade, as “vivéncias” colocam em evidéncia a
responsabilidade e a possibilidade de transformacao do individuo
consumidor, em sintonia com as for¢as criadoras e transformadoras,
liberadas e disponiveis pela festa. O espago da feira pode, entao, ser
descrito como o local propriamente dito do mercado. (Luz, 2010, p.
94).

Essa perspectiva da espiritualidade enquanto mercadoria e mecanismo de
autopromogao pode ser percebida, também, em diversas séries de streamings

ou realities show, nos quais se apresenta uma espiritualidade entendida, em sua

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

100



maioria, como elemento catartico e de self-empowerment, sem preocupagao
com uma transformac¢ao genuina daqueles e daquelas que estio no espetaculo.

A ideia de uma espiritualidade que ndo gera engajamento ético, mas
somente individual, ndo podemos negar, ¢ préprio de uma sociedade ancorada
nas premissas do capitalismo e seu discurso meritocratico, que traz a ideia de
que o desenvolvimento de cada um deve vir somente por esforco préprio, e
que, no final das contas, o que importa € o seu relacionamento com aquilo que
considera divino.

Consequentemente, temos uma espiritualidade desconectada das
realidades sociais, meramente performatica e de viés catartico. Ao observarmos
as diversas igrejas e movimentos cristaos contemporaneos nao ¢ dificil nos
depararmos com esse tipo de espiritualidade sendo vendida e anunciada,
principalmente entre os mais jovens.

Aqui, tomamos o conceito trazido por Veliq e Francisco chamado de

cristianismo hibrido. Em suas palavras

Pelo termo cristianismo hibrido queremos nomear um cristianismo
que mistura discursos meritocraticos de um capitalismo neoliberal,
com os discursos morais do puritanismo do século 17, e a ideia de
governo absoluto de Deus sobre todas as esferas da vida humana,
na linha do neocalvinismo e sua cosmovisao cristd proposta no
século 19, ou ainda do chamado Novo Calvinismo no século 20 e
seu poder de penetracao entre os mais jovens. (Veliq & Francisco,
2020, p.39).

Esse tipo de cristianismo, por sua vez, com sua mensagem “cool”, de
forte viés publicitario e engajado nas redes, cheio de jargdes da
contemporaneidade atraem os mais jovens, que passam a ver em seus lideres
uma espécie de coaching espiritual, que demandam de seus seguidores o mero
cumprimento de metas que os fardo se sentitem aceitos por Deus, e
consequentemente, cooperar para o aumento no numero de membros de
determinada comunidade (cf. Veliq & Francisco, 2020).

Nesse cenario, uma pneumatologia crista para o século 21 tem como

desafio nido se submeter a essa logica catartica e mercadolégica. Antes, no

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

101



seguimento de Jesus Cristo, deve se mostrar como luz em meio a caminhos
muitas vezes tortuosos. Nesse sentido, deve resistir a tentacao da fama,
compreendendo o seu lugar como balizadora da vida cristd e critério de
discernimento para tudo aquilo que se diz ser obra do Espirito do Deus cristao.

Aqui se mostra um segundo desafio: para discernir é preciso observar e
escutar. Para escutar é preciso estar em siléncio. Talvez, o desafio do siléncio
seja o mais complicado para o cristianismo. Afinal, sio mais de 20 séculos
talando e em grande parte deles, sendo a referéncia que determinava a ordem
da sociedade no Ocidente, do que podia e do que nao podia ser feito, daquilo
que agradava ou desagradava a Deus.

Nesse sentido, ainda que tenha havido a separagao formal entre Igreja e
Estado a partir da Modernidade, o cristianismo manteve durante muitos séculos
seu poder de influéncia, ¢ até hoje, tal influencia ainda se manifesta em diversas
partes do mundo, principalmente no sul global, em que a maioria da populacio
se diz crista.

Se o cristianismo se acostumou a falar e ter sua voz ouvida ainda que a
forga, calar-se para ouvir ¢ um grande desafio. Porém, sem tal atitude, cada vez
mais o cristianismo corre o risco de se tornar uma voz antiquada e que nao
ressoa mais na sociedade contemporanea, para a qual o cristianismo é somente
mais uma voz dentre tantas outras que falam atualmente.

Silenciar-se, contudo, ¢ tarefa imprescindivel na contemporaneidade que
tanto quer falar. Compreender isso passa por compreender, como dizia
Evdokimov que “o siléncio ¢ uma qualidade de Deus” (Evdokimov, 2007, p.29).
Essa categoria também se mostra em diversos momentos do texto biblico: Ex
14,14, Gn 7,16, Jo 40,4, Ap. 8,1, Lc 1,20-22 sdo exemplos de momentos de
siléncio na qual a revelacdo de Deus e seu agir podem ser percebidos. Nas
palavras de Evdokimov:

Apenas o siléncio leva a compreender a palavra de Sio Maximo, o
Confessor: “o amor de Deus e o amor dos homens sdo dois aspectos
de um sé amor total”. Com um imenso suspirar, o siléncio inunda a
terra de paz: “Tudo pertence a ti, Senhor; eu pertenco a ti: recebe-

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

102



2

me”. A questio “contemplacio ou vida ativa?”, Sio Serafim
respondeu: “Encontre a paz interior e o siléncio, e uma multidao de
homens encontrara a salvac¢do junto a voce”. Deus criou os anjos
“em siléncio”, dizem os Pais da Igreja. Deus guia os silenciosos, os
agitados fazem os anjos rirem. (Evdokimov, 2007, p.36-37)

Ou ainda:

O grande siléncio toma a terra na Sexta-feira da Paixdao. Depois de
anunciada a morte de Deus, parece que o mundo entra no siléncio
do grande Sabado. Conforme os Pais da Igreja, antes de ouvir as
palavras do Verbo ¢ preciso aprender a ouvir seu siléncio, “essa
linguagem do mundo futuro”; segundo Santo Isaac, o siléncio agui
significa encontrar-se dentro da Palavra. E. apenas no nivel de seu préprio
siléncio que 0 homem pode fazer isso. E em semelhante siléncio e
na liberdade régia de seu espirito que todo homem ¢é convidado a
responder a pergunta muito simples: O que ¢ Deus? Um Sio
Gregério de Nissa deixa simplesmente escapar: “Tu, que minha
alma ama...” (Evdokimov, 2007, p. 37)

A capacidade de silenciar-se para olhar para si continua sendo um desafio
para o ser humano contemporaneo, e consequentemente para a pneumatologia.
Somente uma pneumatologia que se silencia para voltar-se a reencontrar essa
experiéncia com o Ser de Deus que a fundamenta é capaz de ser voz digna de
ser ouvida.

Paradoxalmente, ¢ no siléncio que a voz do Espirito serda ouvida na
contemporaneidade. Contudo, ndo se trata de um siléncio passivo e
autorreferencial, para elaboragao de mais dogmas e mais especula¢bes sobre o
ser de Deus, mas um siléncio ativo, que em sua busca de Deus, escuta o mundo
contemporaneo e se torna um farol para ele.

Como sal, que s6 ¢ bom quando desaparece no meio da comida a qual
tempera, assim também a pneumatologia contemporanea somente fara
diferenca se desaparecer na concretude da vida, silenciosamente.

O terceiro desafio para a pneumatologia do século 21 ¢é justamente
escutar. Escutar o mundo e o que ele tem falado em suas diversas areas do
conhecimento. Ao longo da historia da teologia crista nao ¢ dificil perceber que
esta teve uma postura soberba e arrogante frente aos outros conhecimentos da

sociedade. Ainda hoje, ndo ¢ dificil encontrarmos lideres religiosos com tal

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

103



postura antiquada, como se esses fossem os guardides das verdades dltimas e
os cobradores de pedagio para o acesso as verdades celestiais, ignhorando o que
as outras ciéncias tém a dizer sobre as diversas questoes da sociedade.

A pneumatologia do século 21, caso queira ser relevante, precisa ouvir o
que as outras ciéncias tém falado, a fim de compreender melhor qual o seu papel
diante das demandas existéncias da sociedade. Em outras palavras, a
pneumatologia precisa cultivar a humildade para aprender com os novos
saberes, lembrando-se sempre de que todo discurso teolégico ¢ impossivel de
encapsular o divino.

Dessa forma, ao escutar o que outros saberes tém a dizer sobre a relagao
do ser humano com a divindade, com sua psiqué, com a sociedade na qual esta
inserido, a pneumatologia se torna, também, capaz de elaborar melhor como
aquilo que chamamos de Espirito de Deus pode ser percebido e compreendido
nessa sociedade.

Consideracoes finais:

Falar da pneumatologia sempre foi uma tarefa dificil, especialmente,
porque das pessoas da Trindade, ela é a mais dificil de ser colocada em palavras,
sendo, talvez, este o motivo pelo qual ao longo da histéria o Espirito sempre
foi exposto com imagens que tentavam, de alguma maneira, falar sobre quem
ele era.

Contudo, a0 longo da histéria foram diversas as formula¢oes e doutrinas
criadas para se falar do Espirito, quase sempre remetendo a uma experiéncia
interior do ser humano com a divindade. No final do século 20, Jirgen
Moltmann propos uma pneumatologia conectada com a concretude da vida,
que a nosso ver, lancou boas bases para se pensar uma pneumatologia do século
21.

Os desatios de se falar a respeito do Espirito em uma sociedade cada vez
mais secularizada, mas ao mesmo tempo que busca mais certa espiritualidade

sao diversos. Nosso intuito neste artigo foi de elucidar trés desses desafios, que

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

104



acreditamos, podem cooperar para se pensar novas formas de se fazer
pneumatologia, e mais ainda, de viver pneumatologicamente.

Nesse ponto, vale ressaltar que a vida no Espirito é muito mais do que
um discurso acerca do Espirito Santo, mas uma experiéncia de encontro que
nos toca e que nos faz encontrar com o Ressuscitado nos caminhos do mundo.
O discurso ¢ importante, porque somos seres de linguagem, e necessitamos dela
para comunicar as diversas experiéncias que fazemos do divino. A teologia, esse
estudo a respeito de Deus, no final, ¢ uma sistematizacao dos diversos discursos
teitos sobre Deus, Jesus e o Espirito ao longo da histéria do cristianismo.
Contudo, o discurso ndo da conta de toda a experiéncia do Espirito, e tentar
reduzir a vida no Espirito a pneumatologia seria um erro muito grande,
correndo o risco de com a letra matar o Espirito.

O Espirito é aquele que nos relembra do carater apofatico e catafatico de
Deus, se quisermos seguir a teologia ortodoxa. O aspecto catafatico nos afirma
que s6 podemos conhecer de Deus aquilo que Ele nos revela. O aspecto
apofatico, como nos mostra Evdokimov, afirma que “(...) de Deus sabermos
apenas “que Ele €¢”, e ndo “o que Ele ¢”, porque “ninguém jamais viu a Deus™”
(Evdokimov, 2007, p. 43). Assim, devemos sempre nos lembrar que o Espirito

sopra onde quer € que nunca conseguiremos encapsulé—lo em nossos discursos

e dogmas.

Referéncias

CONGAR, Yves. Revelacao e Experiéncia do Espirito. Sao Paulo: Paulinas, 2009
EVDOKIMOY, Paul. O siléncio amoroso de Deus. 2ed. Aparecida: Santuario, 2007.

LUZ, L. A. Quando o Espirito Encontra-se na Mercadoria. Nuwmen, [S. L], v. 2, n. 2, 2010.
Disponivel em: https://periodicos.ufjf.br/index.php/numen/article/view/21740. Acesso
em: 21 abr. 2025.

MOLTMANN, Jurgen. O Espirito da Vida: nma pnenmatologia integral. Rio de Janeiro: Vozes,
2010

MOLTMANN, Jurgen. Trindade e Reino de Deus: uma contribuicdo para a teologia. 2.ed.
Petropolis: Vozes, 2011.

MOLTMANN, Jurgen. Igreja no poder do Espirito. Santo André: Academia Crista, 2013
MOLTMANN, Jurgen. O Deus crucificado: a cruz de Cristo como base e critica da teologia
cristd. Santo André: Academia Cristd, 2014

RUETHER, Rosemary Radford. Sexisn and God-Talk: toward a Feminist Theology. Boston:
Beacon, 1983.

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N. 10, p. 86-106, Julho/Dezerrbro 2025

105



VELIQ, Fabricio. Pneumatologia e didlogo inter-religioso: em busca de um critério de
discernimento. Sao Paulo: Loyola, 2023.

VELIQ, Fabricio. A pneumatologia hermenéutica de Jiirgen Moltmann como contribuicao para o didlogo
inter-religioso. 2021. 220 f. Tese (Doutorado em Teologia) — Faculdade Jesuita de Filosofia e
Teologia, Belo Horizonte, 2021. Disponivel em: https://faculdadejesuita.edu.br/wp-
content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-
MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-
RELIGIOSO.pdf. Acesso em: 21 abr. 2025.

106

Revista de Teologia ADAETERNM v.2, N 10, p 86-106, Julho/Dezenrbro 2025


https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-RELIGIOSO.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-RELIGIOSO.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-RELIGIOSO.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/05/A-PNEUMATOLOGIA-HERMENEUTICA-DE-JURGEN-MOLTMANN-COMO-CONTRIBUICAO-PARA-O-DIALOGO-INTER-RELIGIOSO.pdf

