
Cadernos de Sociomuseologia Vol.71 – nº27-2025                                                                              63 

 

 
 

Narrativas em Disputa: Ações Antirracistas nos 
Museus Brasileiros 

 
Deborah Silva Santos1 & Kátia Silene Souza de Brito2 

 
Narratives in Dispute: Anti-Racist Actions in Brazilian Museums 

 
 
Apresentação  
 

O presente artigo visa apresentar um panorama da musealização da história 
e da cultura negra no Brasil, que em disputa de narrativas oscila entre a 
invisibilidade e a visibilidade. Um campo de disputa que revela processos de 
musealização que oscilam entre as lógicas da colonialidade que apresenta uma 
história elitista, hierárquica e androcêntrica e as lógicas da descolonização que 
elabora uma história a partir dos sujeitos colonizados e suas práticas, saberes e 
fazeres. São os contrapontos de discursos e representações de alguns museus 
brasileiros que apagam a presença da população negra ou a apresentam 
congelada, ainda, na condição de escravizados e outras experimentações que 
especializaram na preservação da memória e do patrimônio das culturas negras.  

Os museus brasileiros criados nas primeiras décadas do século XIX e 
buscaram seguir as características das instituições europeias se apresentando 
como enciclopédicos, classificadores e hierárquicas, centrados na história da elite 
colonizadora. Instituições que reuniam como dirigentes e ao seu redor 
representantes da elite nacional formada por intelectuais, cientistas e políticos 
racialmente3 brancos, que ansiavam construir uma nação nos trópicos que nada 
devesse as nações europeias. 

Como afirma Renato Ortiz (2013) os debates sobre a nação e a cultura não 
se desvinculam da questão étnico-racial na formação da população brasileira. 
Assim, na segunda metade do século XIX a problemática da “raça4” ou o “problema 
do negro”, e esta questão tem sido prioritária, pois o Brasil era visto 
internacionalmente como um “laboratório racial”, que necessitava de estudo pois 
era formado por uma população miscigenada resultado da “mistura de uma raça 
superior (branca) e duas inferiores – o negro e o índio” (Ortiz, 2013, p.4) e, 

 
1 Professora Adjunta do Curso de Museologia da Universidade de Brasília. Exerceu o cargo de Secretária 
de Direitos de Direitos da UnB de 2022 a 2024. Doutora em Museologia pela ULusófona. 
deborah.santos@gmail.com | https://orcid.org/0000-0001-7153-522X  
2 Doutoranda e Mestre (2024) em Ciência da Informação pelo Programa de Pós-Graduação em Ciência da 
Informação (PPGCINF) da UnB. Bacharel em Museologia pela Faculdade de Ciência da Informação da UnB 
(FCI/UnB). Bolsista da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES)/(2025). 
katyasowza@gmail.com | https://orcid.org/0000-0002-6466-3001  
3 O termo raça aqui utilizado não é o biológico, mas sim o sócio-histórico que caracteriza a sociedade 
brasileira (Bernardino-Costa, 2018) 
4 A raça era entendida neste período como fator biológico de diferenciação das pessoas. 

mailto:deborah.santos@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7153-522X
mailto:katyasowza@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6466-3001


64                                                                                     Deborah Silva Santos & Kátia Souza de Brito 

consequentemente, destinada ao fracasso civilizatório. Essa possibilidade de 
fracasso tornou os projetos abolicionistas (visto a maioria da população brasileira 
ser, naquele momento, formada por escravizados negros) a possibilidade de 
reversão desse futuro que a “mestiçagem conduzia-nos necessariamente a uma 
subalternidade intransponível, daí a ilusão de diferentes intérpretes do Brasil a 
respeito do ideal de embranquecimento” (Ortiz, 2013, p.4).  

Buscando refletir estas questões informo que texto está estruturado em 
duas partes. A primeira ao busca apresentar um breve panorama de como os 
museus invisibilizam e retratam de forma estereotipada a população negra 
brasileira.  A segunda parte, relata experiências museológicas decoloniais, ações 
antirracistas e aquilombamento na era da informação.   

 
Narrativas étnico-raciais em disputas no cenário museológico brasileiro  
 
O cenário museológico brasileiro tem sido construído desde o início do 

século XIX intimamente ligado a construção do povo da nação e da sua cultura. 
Assim, é importante ressaltar que esta nação em construção durante o século XIX 
possuía a maioria de seus habitantes como escravizados de origem africana ou 
seus descendentes. E, paralelamente ao sonho republicano era necessário um 
projeto para a criação do povo brasileiro. O projeto abolicionista vencedor 
implementado foi o de embranquecimento populacional, apostando no incentivo a 
imigração europeia branca, no processo de miscigenação e no sonho de um futuro 
promissor de civilidade, com uma população embranquecida. A miscigenação 
propiciaria uma nova “raça” com inteligência e adaptada aos trópicos. Assim, a 
preocupação não foi garantir a introdução dos escravizados africanos e seus 
descendentes na nova organização política e econômica do país, mas sim um 
projeto genocida, de sua extinção, mas que mantivesse a elite colonizadora no 
controle na dominação e a garantia de uma história dos vencedores, que 
instituíram um processo de escravização harmônico, que estimulou a 
miscigenação e sua abolição como um ato benevolente da Princesa Regente Isabel 
e dos políticos e intelectuais brancos5. Uma história sem tensões em conflitos. 

Os museus brasileiros, de acordo com Maria Angélica Zubaran (2013), vão 
manter, “as representações racializadas do negro construídas com base 
em estereótipos étnico-raciais do negro que atuam a partir de uma ótica 
binária e que fixam como 'naturais' características culturalmente 
construídas sobre esses sujeitos. A naturalização dessas 
representações estereotipadas que circulam sobre o negro na cultura 
dificulta o questionamento e a problematização do status de 
inferioridade atribuído à cultura e às identidades negras e contribui para 
o fortalecimento de identidades hegemônicas.” (Zubaran, 2013, p.147) 

 
As representações hierárquicas e estereotipadas das mulheres e homens 

negros serviram para reforçar as identidades hegemônicas e a manutenção da 
perspectiva racializada de invisibilizar as ações dos grupos não brancos. Vale 

 
5Mesmo a assinatura da Lei Áurea, que aboliu a escravatura no Brasil, sendo o resultado de um processo 
que envolveu toda a sociedade brasileira e, principalmente a população negra escravizada e liberta, o fato 
passou para a história como uma ação (a assinatura da Lei) da benevolente Princesa Isabel com o apoio 
dos políticos e intelectuais brancos. (Gomes & Araújo, 2010) 



Cadernos de Sociomuseologia Vol.71 – nº27-2025                                                                              65 

 

ressaltar que os objetos e corpos dos povos africanos e de seus dependentes 
sempre se fizeram presentes nas coleções e nos museus enciclopédicos 
europeus, por conta do entendimento do seu exotismo e bizarrice e, que 
consequentemente serviram como justificativas para reafirmação das diferenças 
e da hierarquia que desumanizou as pessoas negras, sua cultura e historicidade. 
Desta forma as instituições museológicas se constituíram como uma das 
instituições fundamentais na manutenção da colonialidade do poder, saber e do 
ser e reforçaram a Europa como civilização ocidental com a responsabilidade de 
colonizar e civilizar os povos não europeus, não brancos, considerados selvagens 
e primitivos (Mignolo, 2018) 

Este discurso foi absorvido pelos museus brasileiros6 que divulgaram o 
racismo científico e colaboraram com as pesquisas de inferiorização. As 
mudanças nas representações e nos discursos aconteceram a partir da década de 
1930, quando uma conjuntura de fatores se fez presente como (i) o declínio dos 
museus etnográficos; (ii) a criação de museus históricos nacionais; (iii) o 
desmoronamento das teorias raciais; (iv) e a idealização do mito da democracia 
racial7. Este conjunto de fatores, mas principalmente a democracia racial 
estruturou  a cultura nacional e os museus passaram a invisibilizar e silenciar as 
imagens, narrativas e tudo referente a população negra. Reconhecia-se as 
colaborações na construção do país, mas agora somos todos brasileiros sem 
rastros de ancestralidade. Mas a figura de pessoas negras escravizadas é a única 
permitida, divulgada e eternizada. E, os instrumentos de tortura escravocrata como 
as gargalheiras8, libambos9, viramundo10, pelourinhos e chicotes, presente em 
quase todos os museus brasileiros, foram ressignificados e transformados em 
testemunhos básicos da história dos negros brasileiros.  

O sociólogo Antônio Sergio Guimarães (2012) ajuda a tornar compreensível 
essa questão ao dizer que no Brasil “a representação dos negros foi construída pela 
mente, palavras e imagens de brancos” (p.37) que detinham uma visão 
eurocêntrica, colonizadora, racista e sexista. Uma dinâmica sócio-histórica e 
cultural, que apresenta um discurso estereotipado de personagens que são 
desprezados pela história, menosprezando a dominação e as diversas violências 
dos senhores escravocratas.  

Mesmo registrando no contexto museológico brasileiro, algumas parcas 
ações de alteração deste quadro (Santos, 2022) apenas a partir dos anos de 1970 

 
6Museu Nacional, Museu Paraense Emilio Goeldi e Museu do Ipiranga, assim como a Faculdade de 
Medicina da Bahia.  
7A democracia racial brasileira foi concebida a partir das ideias de Gilberto Freyre constante 
principalmente no seu livro “Casa Grande &Senzala publicado em 1933 e que teve como base a fábula das 
três raças (Da Matta, 1979) e por não haver combates e lutas entre elas, definiu que a harmonia racial 
(Freyre,1930) brasileira sempre existiu no Brasil, mesmo durante o período da escravização negra africana 
e dos genocídios indígenas.  
8Gargalheira é uma peça de ferro fundido, com arcos unidos por elos alongados e arredondados nas partes 
externas para prender o pescoço do cativo, além de orifícios para amarrá-lo ao próprio corpo ou a outros 
escravizados sem momentos de deslocamentos;  
9Libambo – peça de ferro presa no pescoço do escravo, de onde saía uma haste longa que ultrapassava a 
cabeça do escravizado/a. As pontas do libambo possuíam duas variações retorcidas para que, em caso de 
escapada pela mata, se prendessem em galhos, ou um chocalho na ponta da haste visando denunciar a 
presença e a localização do cativo.(Lara, 1988) 
10Viramundo é um grilhão de ferro pesado, usado para prender os tornozelos dos escravos.  



66                                                                                     Deborah Silva Santos & Kátia Souza de Brito 

que elas são notadas. Elas veem a partir da reorganização dos movimentos sociais 
brasileiros que reivindicam melhorias sociais, e dentre eles o movimento negro que 
denuncia o racismo estrutural e institucional que ocorre no país e reivindica a 
adoção de políticas públicas de enfrentamento das desigualdades étnico-raciais e 
sociais e o direito à memória. Questionamentos e cobranças que atingem o campo 
museológico exigindo posturas de rompimento com o registro de uma história com 
o viés colonizador, com o elitismo e o distanciamento dos problemas sociais 
contemporâneos. 

No mesmo período, a Declaração de Santiago do Chile, como documento 
balizador das transformações profundas que vão atingir os museus e a museologia, 
introduz novos paradigmas e abordagens. Uma Nova Museologia (Chagas, 1994; 
Menezes, 1993; Moutinho, 2007; Santos, 2002; Varine, 1995) surge 
comprometendo-se a promover o reconhecimento da história e da cultura dos 
grupos sociais historicamente marginalizados, visibilizando suas experiências e 
introduzindo outros atores e atrizes como produtores de outras experiências e de 
conhecimento. 

 Esse movimento da Nova Museologia impulsionou o desenvolvimento de 
um fazer museológico abarcando dimensões populares, comunitárias, identitárias 
e culturais que como define Walter Mignolo (2018) estimularam o aprender a 
desaprender os princípios que justificam museus e formular um novo horizonte de 
compreensão e de condições de vida humana, além da acumulação econômica. 
Este processo de ruptura dos paradigmas museológicos tradicionais possibilitou a 
identificação de experimentações museológicas decoloniais promovidas por 
agentes e grupos sociais existentes a margem das estruturas governamentais. 
Experiências e processos que elegeram o museu como ferramentas de valorização 
cultural e de promoção do desenvolvimento social. 

Neste sentido Clóvis Britto (2019) identifica três fases de mudanças 
museológicas no Brasil entre 1972 e 2016. A primeira fase identificada como de 
“Resistências” abrange os anos de 1972 a 1992 e congrega as tentativas de 
consolidação dos paradigmas da Nova Museologia. A segunda fase identificada 
como da “Militância”, abrange os anos de 1992 a 2003 e se caracteriza na luta pela 
adoção de “novas inflexões conceituais e práticas no campo dos museus e que 
subsidiaram a emergência da Museologia Social como um novo paradigma e da 
Sociomuseologia como uma Escola de Pensamento” (Britto, 2019, p.23). A última 
fase denominada de “Institucionalização” compreende os anos de 2003 a 2016 e 
marca a implementação da Museologia Social como política pública nacional e o 
fortalecimento no campo acadêmico da Sociomuseologia. (Britto, 2019). 

Abrimos um parêntese para assinalar que paralelamente, o cenário 
museológico brasileiro, registra a existência de museus afro-brasileiros - 
instituições de preservação e divulgação da cultura negra desde a década de 1930. 
Instituições que transcenderam esquemas classificatórios a partir dos objetos e 
das coleções e, assim foram definidos ao mesmo tempo como museus de história, 
artes, ciência, etnográficos. Os museus afro-brasileiros se apresentam como 
instituições de preservação e divulgação da cultura afro-brasileira. Há 
diferenciação de postura museológicas entre eles, mas o primeiro museu merece 
ser citado e referenciado em sua primeira elaboração, antes do incêndio que o 



Cadernos de Sociomuseologia Vol.71 – nº27-2025                                                                              67 

 

afetou em 1967, pois foi um museu que acompanhou as primeiras alterações no 
pensamento racial do país e mesmo das mudanças museológicas.  

Elaborado pela Imperial Irmandade de Nossa Senhora do Rosário e São 
Benedito dos Homens Pretos e instalado na Igreja de mesmo nome no centro da 
cidade do Rio de Janeiro, o Museu dos Escravos foi o primeiro museu negro e seguia 
os moldes dos museus históricos centrado nos grandes fatos e os grandes vultos 
referencias para a população negra. Seu acervo inicial foi formado por objetos e 
documentos que registravam os mais de 300 anos de atuação da irmandade que 
foi criada em 1640 como uma associação religiosa de leigos no catolicismo 
tradicional e durante mais de 200 anos garantiu alforria de mulheres e homens 
africanos escravizados; a assistência econômica e médico-hospitalar a homens e 
mulheres  escravizados/as e libertos/as; a realização de enterros e sepultamentos 
dignos, também, a escravizados/as e libertos/as; a ajuda necessária para 
escravizados/as fugidos e teve papel ativo na campanha abolicionista (Paiva, 
2007). 

Um outro exemplo deste posicionamento do movimento negro nacional foi  
a campanha “Liberte Nosso Sagrado” junto ao Museu da Polícia Militar do Estado 
do Rio de Janeiro – PMERJ. A Campanha: “Liberte Nosso Sagrado foi uma campanha 
conjunta do movimento negro, das lideranças religiosas da Umbanda e do 
Candomblé, pesquisadores e do mandato coletivo Flávio Serafini. A campanha 
teve como propósito realocar os objetos sagrados das religiões afro-brasileiras que 
se encontram no Museu da Polícia Civil do Rio de Janeiro. Esses objetos foram 
apreendidos na primeira metade do século XX, quando as religiões de matriz 
africana eram criminalizadas. Reivindicavam que o acervo sagrado e histórico de 
matriz africana deveria ser realocado em um museu em que a guarda seja 
compartilhada com as lideranças religiosas e acessíveis aos pesquisadores.”  

Esta ação, movida por pessoas e entidades afro-religiosas do Movimento 
Negro do Rio de Janeiro junto ao Ministério Público do Estado visava o Museu da 
Polícia Militar do Estado do Rio de Janeiro responsável (fiel depositário) pela 
preservação da coleção denominada “Museu da Magia Negra44” e a constatação 
do descaso nessa atividade, ao mantê-la, “presa” na reserva técnica (aguardando 
as reformas nas dependências do museu para o retorno a exposição) desde o ano 
de 1999. A “Campanha Liberte Nosso Sagrado” exigia que os objetos fossem 
realocados em outro museu, mais afeito as questões afro-brasileiras, a fim de 
receberem melhor tratamento técnico, serem expostos e possibilitar a produção 
de conhecimento. A campanha alcançou o seu objetivo e os objetos foram 
transferidos para o Museu da República que tem realizado as ações museológicas 
e prepara a exposição para breve.   

As pressões do movimento negro surgiram efeito em outra instituição, no 
Museu de Arte de São Paulo – MASP que nos últimos anos tem se preocupado em 
desenvolver ações descolonizadoras, promovendo módulos expositivos sobre a 
arte africana e afro-brasileira; as mulheres nas artes plásticas e o LGBTQI+. 
Instituição particular criada em 1947 na cidade de São Paulo foi o segundo Maria 
Cecília França Lourenço (1999) o primeiro museu brasileiro a ser implantado com 
critérios norteadores de uma política clara no acervo, voltada à atuação aberta 
para novas manifestações de época e caras ao moderno, como desenho industrial, 



68                                                                                     Deborah Silva Santos & Kátia Souza de Brito 

moda, comunicação visual, e, também, um terceiro eixo, educacional, igualmente 
comprometido com o moderno (Lourenço, 1999, p.98). 

O MASP se apresenta em sua página virtual: “MASP é considerado hoje o 
Museu de arte mais importante do Hemisfério Sul, com cerca de 10.000 peças, 
abrangendo arte africana, das Américas, asiática, brasileira e europeia, desde a 
Antiguidade até o século 21, incluindo pinturas, esculturas, desenhos, fotografias 
e roupas, entre outros” (MASP,2020). “Museu diverso, inclusivo e plural, que tem a 
missão de estabelecer, de maneira crítica e criativa, diálogos entre passado e 
presente, culturas e territórios, a partir das artes visuais. Para tanto, deve ampliar, 
preservar, pesquisar e difundir seu acervo, bem como promover o encontro entre 
públicos e arte por meio de experiências transformadoras e acolhedoras.” (MASP, 
2018). No entanto, desde o ano de 2015, as mudanças na direção artística e a 
renovação do Conselho Consultivo instituiu uma revisão crítica na sua atuação e a 
retomada das origens fundadoras do museu, o que provocou o retorno de sua 
museografia original (obras suspensas em cavaletes) na mostra de longa duração 
do acervo, denominada “Acervo em transformação”. E no plano estratégico 
definiu-se que as exposições coletivas e individuais dos anos seguintes teriam 
como eixos temáticos: 2017 – História da sexualidade; 2018 – Histórias 
Afroatlânticas e 2019 – História feministas/História das mulheres. Como apresenta 
na página virtual: 

“É importante levar em consideração o termo plural “histórias” que aponta 
para histórias múltiplas, diversas e polifônicas, histórias abertas, inconstantes e 
em processo, histórias em fragmentos e em camadas, histórias não totalizantes 
nem definitivas. “Histórias”, em português, afinal, abarca tanto a ficção quanto a 
não ficção, as narrativas pessoais e políticas, privadas e públicas, micro e macro” 
(MASP, 2017). Assim, as mostras individuais e coletivas marginalizados/as, 
apresentaram artistas nacionais e internacionais e promoveu simultaneamente os 
seminários “Histórias da Escravidão” no ano de 2016; “Histórias Afro-Atlânticas” 
no ano de 2017 e “Arte e Decolonização” no ano de 2018.  

 
 

Na Era da informação: ações antirracistas e aquilombamento nos museus Brasileiros 
 
 

Para o sociólogo Castells, na obra A revolução da tecnologia da informação, 
com as novas TI’s ocorreu a formação e o desenvolvimento de outras estruturas 
sociais, uma nova sociedade foi moldada, do capitalismo industrial para o 
informacional. Uma Rede que produz e modifica a informação e se caracteriza pela 
velocidade e flexibilidade. Uma estrutura complexa, em que há diversos nós que 
estão interconectados e interagindo, reconfigurando-se e adaptando-se. Por isso, 
afirma Castells (2000) que: 

Consequentemente, a difusão da tecnologia amplifica seu poder de 
forma infinita, à medida que os usuários apropriam-se dela e redefinem. 
As novas tecnologias da informação não são simplesmente ferramentas 
a serem aplicadas, mas processos a serem desenvolvidos. Usuários e 
criadores podem tornar-se a mesma coisa. Dessa forma, os usuários 
podem assumir o controle da tecnologia como no caso da internet 
(Castells, 2000, p.51). 



Cadernos de Sociomuseologia Vol.71 – nº27-2025                                                                              69 

 

 
E cabe aqui lembrarmos a obra de Dora Kaufman (2022), Desmistificando a 

inteligência artificial, que destaca as diversas possibilidades de uso da IA que 
auxiliam o ser humano na realização das atividades diárias: o Waze na 
programação de itinerário, o Google para pesquisa, a Netflix e o Spotify para filmes 
e músicas, e as assistentes digitais como a Siri, da Apple, e a Alexa, da Amazon, 
entre outras. E que também nos alerta sobre os efeitos positivos e negativos desses 
sistemas, pois 

Os algoritmos de inteligência artificial atuam como curadores da 
informação, personalizando, por exemplo, as respostas nas plataformas 
de busca, como o Google, e a seleção do que será publicado no feed de 
notícias de cada usuário do Facebook. O ativista Eli Pariser reconhece a 
utilidade de sistemas de relevância, ao fornecer conteúdo 
personalizado, mas alerta para os efeitos negativos da formado de 
"bolhas", ao reduzir a exposição a opiniões divergentes. Para Cass 
Sunstein, esses sistemas são responsáveis pelo aumento da 
polarização cultural e política, pondo em risco a democracia. Existem 
muitas críticas a esses sistemas, algumas justas, outras nem tanto. O 
fato é que personalização, curadoria, clusterização, mecanismos de 
persuasão, nada disso é novo, cabe é investigar o que mudou com a IA 
(Kaufman, p. 37, 2022). 
 

Assim, em tempos da sociedade hiperconectadas, da inteligência artificial 
(IA) e do racismo algorítmico surgem outras experiências protagonizadas pela 
população negra como campos de batalha simbólicos, onde diferentes versões da 
história e da cultura são disputadas e transparecem na forma como os objetos são 
musealizados. E dão espaço para a (re)existência e resistência de múltiplas vozes 
e perspectivas em tensão pautadas em conceitos como informação étnico-racial, 
antirracismo e tecnologia digital. Contrapondo-se a violência escravizante que 
Simondon na obra Do modo de existência dos objetos técnicos (2020)denominou 
de filosofia autocrática das técnicas, ou seja,  

[...] aquela que toma o conjunto como um lugar em que se usam 
máquinas para obter poder. A máquina é apenas um meio. O fim é a 
conquista da natureza, a domesticação das forças naturais por meio de 
uma primeira subjugação: a máquina é um escravo que serve para fazer 
outros escravos (Simondon, 2020, p.197). 

 
Na contemporaneidade, essas outras experiências museológicas são 

construídas tanto no espaço físico quanto no digital e podem ser denominadas de 
quilombismo, ciberquilombismo e/ou aquilombamento digital. Os conceitos são 
inspirados no termo criado por Abdias Nascimento na obra O Quilombismo de 
1980, e significa uma práxis afro-brasileira de recuperação da memória pelo 
negro/a brasileiro/a que há séculos vem sendo destruída pela estrutura de poder e 
dominação exercida pela branquitude. E que cristaliza não só as raízes étnicas, 
históricas e culturais da população negra ao período da escravatura, mas também 
apaga todo o conhecimento científico, filosófico a partir de desinformações, 
distorções e negações racializadas.  

Assim, o quilombismo é um instrumento conceitual científico histórico-
social que intenta formular teoricamente as pautas relacionadas à população 



70                                                                                     Deborah Silva Santos & Kátia Souza de Brito 

negra a partir “[...] da vivência e práxis da coletividade negra. Incorporar nossa 
integridade de ser total, em nosso tempo histórico, enriquecendo e aumentando 
nossa capacidade de luta” (Nascimento, p.139). Um movimento político Negro que 
tem como modelo inspirador a República de Palmares, no século XVI, além de 
outros quilombos brasileiros. Um conceito que se materializa na ação de 
aquilombar por meio de ambientes como o Espaço de Memória do Quilombo 
Mesquita, ou das mídias digitais, a exemplo do Museu da Arte Negra (MAN-Virtual). 
Lugares que trazem questões sobre o patrimônio cultural africano e afro-brasileiro 
para denunciar “[...] as desigualdades, os crimes contra a nossa população e 
formando redes para o enfrentamento de nossas problemáticas, advindas do 
racismo estrutural das sociedades ocidentais e, em específico, da nossa 
sociedade brasileira” (Franco, 2023, p.49). 

No primeiro caso trazemos como modelo de quilombismo, o Espaço de 
Memória do Quilombo Mesquita (EMQM) que foi constituído, em 2013, no território 
quilombola, situado na zona rural do município de Cidade Ocidental no Estado de 
Goiás, por Célia Pereira Braga. Segundo Deborah Santos (2023), o acervo do museu 
foi composto por doações da comunidade: objetos, fotografias, utensílios, 
máquinas, equipamentos, souvenir, artesanatos e documentos que “[...] retratam 
os 300 anos da comunidade remanescente de quilombo” (p.214) e representam 
“[...] a liberdade da escravização; a ocupação do território; as famílias originárias; 
a agricultura de sobrevivência e a luta para a manutenção do território frente ao 
racismo e à especulação imobiliária” (pp.214-215).  

A mobilização serviu para impedir a demolição da antiga Igreja de Nossa 
Senhora da Abadia e o museu afro-brasileiro se tornou não só um símbolo de 
resistência do povo Mesquita como espaço de cultura, memória e salvaguarda do 
patrimônio individual e coletivo da comunidade. E é importante ressaltar que a 
fundação do Quilombo, que coube a três mulheres negras alforriadas herdeiras do 
Sítio Mesquita, simboliza a luta contra a violência escravocrata, “[...] pela 
sobrevivência física e mental da família e da coletividade; pela preservação do 
território; pela guarda e transmissão da cultura de origem africana e pelo bem viver 
[...]” (Santos, 2023, p. 226). Um Espaço de Memória centrado  

[...] na posse da terra, no trabalho (rural e urbano) e na identidade que 
sintetizam a história da comunidade e representam seus habitantes. As 
mulheres mereceram destaque na exposição, representando a 
ancestralidade na constituição do Quilombo envolvendo a posse da 
terra, a identidade negra, as relações de parentesco e de compadrio e o 
trabalho (doméstico e rural). (Santos, 2023, p. 226). 

 
Um modelo de experiência museal que contribui para dar visibilidade às 

mulheres negras, a partir da tradição oral, da transmissão de conhecimento 
africano e afro-brasileiro, das práticas culturais e políticas, das narrativas sobre as 
lutas ancestrais e da história de personagens quilombolas. E que através das griôs, 
narradoras e genealogistas, exerce a decolonialidade se opondo tanto a 
colonialidade do poder, saber e ser quanto ao racismo estrutural, se inserindo no 
universo de preservação do patrimônio territorial e cultural ancestral africano e 
afro-brasileiro. 

Já o segundo caso é o Museu da Arte Negra (MAN-Virtual) que pode ser 
considerado um exemplo de Aquilombamento digital e/ou ciberquilombismo 



Cadernos de Sociomuseologia Vol.71 – nº27-2025                                                                              71 

 

brasileiro, demonstrando que os quilombos são instrumentos que se reatualizam 
constantemente, pois 

[...], a pessoa negra vem se apropriando dos mecanismos tecnológicos 
para assumir o protagonismo e enfrentar o racismo e a opressão 
praticados pela branquitude.  
E é nesse processo de aquilombamento digital que ocorre o 
compartilhamento dos saberes ancestrais pautados em estratégias e 
conhecimentos quilombolas. Que segue alguns princípios propostos 
por Abdias Nascimento (2002) e intenta transformar as estruturas 
sociais, econômicas, culturais e políticas, em que a pessoa negra ocupa 
seu espaço de hierarquia e protagonismo dentro da hierarquia de poder, 
através da mobilização e organização em busca de uma sociedade mais 
equânime e solidária (Brito, 2024, pp.113-114). 

 
Compreendendo, neste artigo, Aquilombamento digital como um termo que 

surge relacionado às redes estruturadas no ciberespaço, em que pessoas negras 
se organizam e se movimentam seguindo o modelo comunitário dos antigos 
quilombos. Uma herança que foi atualizada na contemporaneidade por meio das 
plataformas digitais, para tornar a sociedade mais equânime e criar outra relação 
estrutural através da produção de um contrapoder (Santos, 2020). Enquanto, 
Ciberquilombismo é definido por um instrumento de ativismo político, social, 
cultural ou ecológico, que utiliza a comunicação em rede: 

[...] traz táticas de ciberativismo para o enfrentamento aos racismos que 
a sociedade nos apresenta, pois [...] se constitui nos espaços de 
organização negra, no ambiente digital em rede de afirmação, de (re) 
existência, resistência, denúncia, articulações das demandas do povo 
negro. Sendo assim, [...] como sinônimo do movimento digital de 
aquilombamento que acontece atualmente pulverizado nos diferentes 
espaços da internet, como potência da junção das pessoas pretas para 
tratar dos assuntos pertinentes ao ser e estar no mundo, resgatar e 
difundir a memória, as estratégias de resistência, os saberes, a 
organização e pautar demandas específicas que necessitam ser 
tratadas por uma sociedade que não convive com o povo afro-brasileiro 
com a decência que deveria. (Santos, 2020, p. 53) 

 
Sendo assim, apresentamos o Museu da Arte Negra (MAN-Virtual) como 

este tipo de aplicabilidade. A plataforma virtual foi lançada no dia 13 de novembro 
de 2021 pelo IPEAFRO (Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros), em 
homenagem a uma década da morte de Abdias Nascimento, o idealizador do 
museu. O projeto surge para se tornar a primeira sede do Museu da Arte Negra 
(MAN), após 71 anos de sua existência, mas em ambiente virtual. E da necessidade 
de dar continuidade a salvaguarda do acervo, época em que o legado do museu 
chega ao Museu de Inhotim.  

No intuito de valorizar a arte e cultura negra, além ser um instrumento no 
combate ao racismo estético, a coleção digitalizada é composta por documentos 
históricos, vídeos e publicações, permitindo o acesso livre a alguns acervos do 
MAN. Tornando-se um espaço “[...] de pesquisa e divulgação da história do museu 
e de seu criador” (Júnior, 2024, p.88), e “[...] uma ferramenta de apoio à pesquisa 
sobre a arte afro-brasileira” (p.88) virtualmente. Ou seja, uma musealização 



72                                                                                     Deborah Silva Santos & Kátia Souza de Brito 

afrocentrada com foco na valorização do patrimônio afro-brasileiro e na 
pluralidade étnico-racial, nos âmbitos artísticos, culturais e históricos através das 
mídias sociais digitais, permitindo “[...] a construção de um capital simbólico e 
material afro-brasileiro que combate os estereótipos negativos de padrões racistas 
eurocêntricos, com estímulo ao protagonismo social e a ações afirmativas” (Brito, 
2024, p. 140). 

 
 

Considerações finais 
 
 

Este artigo demonstrou a importância de alteração do processo de 
documentação e curadoria, com a criação de acervos e exposições diferenciadas 
que proponham outras expressões e narrativas sobre a população africana e afro-
brasileira. Com o uso de estratégias quilombistas e ciberquilombistas para 
amplificar a produção, uso e difusão de acervos como potência. Ou seja, “[...] 
como espaços de organização negra, no ambiente digital em rede de afirmação, de 
(re)existência, resistência, denúncia, articulações para pautar as demandas do 
povo negro” (Franco, 2023, p. 49) 

E destaca ainda a urgência na implantação de um programa decolonial que 
permita a presença de mais pessoas negras como profissionais do campo 
museológico. Para incentivar a construção de ambientes promotores da liberdade 
e justiça social, permitindo a troca, o compartilhamento e o agenciamento de 
diálogos afrocentrados. E para isso “É necessária a representatividade negra em 
cargos administrativos, de gestão e liderança para que possamos combater as 
desigualdades estruturais” (Brito, 2024, p.263), para que outras ferramentas 
políticas, pedagógicas e poéticas sejam construídas na sociedade brasileira. 

E por fim, como nos diz Simondon (2020) é necessário pensar esse novo ser 
técnico a partir da ideia de vida técnica, não apenas com o olhar religioso e 
estético. Para que não sejamos nem escravizados pelas novas técnicas 
(máquinas), nem possamos escravizá-las e usá-las para escravizar outros seres e 
destruir a natureza. Ou seja, pensar o ser técnico como algo com passado, 
presente e futuro, levando em consideração conceitos como memória, 
autoregulação  , informação e cultura. A partir dessa visão, entender que todos nós 
estamos sujeitas/os a alienação, no momento que usamos o objeto técnico e 
pensamos apenas como seres com função. Assim, contrapor com a ideia de 
sermos reguladores desses seres de vida técnica, que influenciam todos os níveis 
de nossa vida, social, econômico e psicofisiológico. 

 
 

Referências Bibliográficas 
 
Bernardino-Costa, J., Maldonado-Torres, N., & Grosfoguel, R. (2018). 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Ed. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora. 

Brito, Kátia Silene Souza de. (2024). Entre traumas e resistências: encruzilhadas da 
Informação etnicorracial e ciberativismo na Rede Afro-Digital de museus. 



Cadernos de Sociomuseologia Vol.71 – nº27-2025                                                                              73 

 

Dissertação (Mestrado em Ciência da Informação), Universidade de Brasília, 
Brasília. 

Castells, Manuel (2000). A revolução da tecnologia da informação. In: Castells, 
Manuel. A era da informação: economia, sociedade e cultura: sociedade em rede. 
p.49-86. 3 ed. São Paulo: Paz e Terra. Cap. 1.. 

Conceição, Kelly Santos da. (2020). Aquilombamento Digital: mulheres negras, 
comunicação e trabalho em uma rede de afetos. Monografia (Especialista em Mídia 
Informação e Cultura), Centro de Estudos Latino-Americano Sobre Cultura e 
Comunicação (CELACC). Universidade de São Paulo (USP). São Paulo. 

Franco, Nelza Jaqueline Siqueira. (2023). Ciberquilombismo - o quilombismo de 
Abdias Nascimento e sua atualização na cibercultura. In: B. T. Neves & S. Tarcizio 
(Org). Griots e tecnologias digitais. 1. ed. Brasília, DF : Instituto Brasileiro de 
Pesquisa e Análise de Dados - IBPAD : Desvelar. 

Gomes, F. & Araújo, C. E.M de (2010). Abolição da escravidão: uma igualdade que 
não aconteceu. Acessado em: https://www.geledes.org.br/abolicao-da-
escravidao-igualdade que-não-veio/ publicado em 13/05/2010 ( Acessado em 
11/04/2020) 

Junior, Derivaldo Andrade. (2024). Projeto Afro: mapear artistas negros para uma 
história da arte brasileira. Dissertação (Mestrado em Interunidades em Estética e 
História da Arte), Universidade de São Paulo, Brasília. 

Kaufman, Dora. (2022). Desmistificando a inteligência artificial. Belo Horizonte: 
Autêntica.  

Lara, S.H. (1988). “O castigo exemplar" em campos da violência. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra 

Mignolo, W. (2018). Museus no horizonte colonial da modernidade. Garimpando O 
Museu (1992) de Fred Wilson. 7(8). (Revista Eletrônica). Revista Museologia & 
Interdisciplinaridade. Acessado 
https://periodicos.unb.br/index.php/museologia/article/view/17751/16263  

Nascimento, Abdias. (2002). O quilombismo. In: Nascimento, Abdias. 
Quilombismo: Documentos de uma militância pan-africanista (p.324-379). 2º ed. 
Brasília/ Rio de Janeiro: Fundação Palmares. 

Nascimento, A.(2015). Cultura e Estética no Museu de Arte Negra. Disponível 
em: http://www.abdias.com.br/museu_arte_negra/museu_arte_negra.htm . 
Acesso em: 17 abr. 2015 

Ortiz,R (2013). Imagens do Brasil. p.609 – 634. Revista Sociedade e Estado - Volume 
28 Número 3 Setembro/Dezembro 

Quijano, A. (2005). Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
Quijano, A. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires, Argentina. 

Santos, Deborah Silva. (2021). Museologia e africanidades: experiências 
museológicas de mulheres negras em museus afro-brasileiros. Tese (Doutorado 

http://e.m.de/
https://www.geledes.org.br/abolicao-da-escravidao-igualdade
https://www.geledes.org.br/abolicao-da-escravidao-igualdade
https://www.conhecer.org.br/enciclop/2013a/humanas/Tecnicas%20da%20Tortura.pdf
https://periodicos.unb.br/index.php/museologia/article/view/17751/16263
http://www.abdias.com.br/museu_arte_negra/museu_arte_negra.htm


74                                                                                     Deborah Silva Santos & Kátia Souza de Brito 

em Museologia) - Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologias, Lisboa, 
2021. 

Simondon, Gilbert. (2020). Função reguladora da cultura na relação entre o homem 
e o mundo dos objetos técnicos. Problemas atuais. In: Simondon, Gilbert. Do modo 
de existência dos objetos técnicos (p.179-230). Rio de Janeiro: Contraponto. 

Zubaran, MA, Machado, LMR (2013) O que se expõe e o que se ensina: 
representações do negro nos museus do Rio Grande do Sul. p.65-79 In: Mattos, JR 
(org.) Museus e Africanidades. Porto Alegre: Edições Museu Júlio de Castilhos. 




